
Historia, socjologia, kulturoznawstwo

DOI:10.17951/sb.2017.11.81

Studia Białorutenistyczne 11/2017

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

Irena Matus

Uniwersytet w Białymstoku (Polska) 

University in Białystok (Poland)

e-mail: i.matus@wp.pl

Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

The Speciicity of Ritual Pastry in Northern Podlachia

Асаблівасці абрадавага печыва паўночнага Падляшша

Pieczywo i potrawy obrzędowe miały długą, sięgającą czasów przedchrześcijań-
skich, tradycję, łączyły się ściśle z rocznym cyklem agrarnym i wierzeniami lu-
dowymi charakterystycznymi dla kultury tradycyjnej  Na przestrzeni stuleci nie-

które z tych wypieków i potraw wpisały się w chrześcijański kalendarz liturgiczny i były 
nieodzowne w celebrowaniu uroczystości rodzinnych (wesel, pogrzebów, narodzin)  

Jedną z najważniejszych, przygotowywanych do dziś, potraw obrzędowych była 
kutia, która łączyła dwa światy – żywych i umarłych (zaświaty), to danie wigilijne 
i rytualne, związane z pogrzebem, cyklem pominkowym oraz kultem przodków  Kutia 
symbolizowała ziarno, mające moc dawania życia, pomnażania i rozmnażania; wska-
zywała na siłę witalną i życiodajną drzemiącą w ziarnach  Nawiązywała do opartego 
na odradzaniu się przyrody rocznego cyklu agrarnego  Ziarno i jajko postrzegano jako 
namacalne dowody nowego życia, a w chrześcijaństwie jako znak zmartwychwstania  

Kutia to główna potrawa wigilijna, którą dzielili się biesiadnicy, rozpoczynając 
wieczerzę  Była obrzędową potrawą, znaną w prawosławnej tradycji wschodniej, a na 
Podlasiu również w środowisku rzymskokatolickim (wynik przenikania kultur)  Zyg-
munt Gloger pisał w 1900 r  o kucyji jako daniu wigilijnym na Podlasiu tykocińskim 
(Gloger, 1900, s  65)  

Kutię przyrządzano z gotowanych ziaren pszenicy bądź pęcaku – gruboziarnistej 
kaszy jęczmiennej, rzadziej gryczanej  Potrawę dosładzano miodem, potem cukrem, 
co miało zapewnić bogactwo (w chłopskim rozumowaniu – urodzaj), dodawano mak, 
często wykorzystywany w obrzędach magicznych  W ubiegłym wieku kasze rodzime 
zaczęto zastępować, delikatniejszym w smaku, gotowanym ryżem z dodatkiem ba-
kalii, głównie rodzynek, jednak podstawowym składnikiem do dziś pozostają ziarna  

W dawnych zwyczajach wigilijnych obserwujemy ścisły związek z ziemią żywi-
cielką, cyklem agrarnym oraz kultem przodków  Kutia stanowiła symboliczną potrawę, 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



Irena Matus82

Studia Białorutenistyczne 11/2017

pojawiała się na stole w wyjątkowy wieczór, przypominając o tych, którzy odeszli  Po-
dobne znaczenie symboliczne miał ustawiany na pokuti (pokąciu) – died (snopek żyta)  
Nazwa ta nie jest przypadkowa, w tradycji białoruskiej terminem „dziady” określano 
zmarłych przodków  W zwyczajach wigilijnych widoczne są ślady dawnych wierzeń 
i związku chrześcijańskiego święta z kultem zmarłych  Dlatego w domach prawosław-
nych mieszkańców Podlasia gospodynie nigdy nie sprzątały resztek z wigilijnej wie-
czerzy, pozostawiając je do rana  Wierzono, że tej nocy, kiedy domownicy udają się na 
odpoczynek, domostwo nawiedzają dusze przodków, zasiadają do stołu, aby skosztować 
kutii, to między innymi dlatego potrawa ta pojawiała się na wigilijnym stole (Matus, 
2000, s  141–143)  

Na Boże Narodzenie zapobiegliwe gospodynie resztkami kutii karmiły domowy 
drób, kładąc pozostałości potrawy do obręczy po starej beczce, cebrzyku czy w kabłąk 
od koszyka  Zjedzenie kutii miało sprawić, że kury będą pilnowały się własnego po-
dwórka i obicie znosiły jajka (Matus, 2000, s  145)  

Kolejnym świętem w cyklu obrzędowym był Nowy Rok, w wigilię którego – zwaną 
na Podlasiu bohatoju bądź tłustoju koladoju, szczodruchoju – przygotowywano rytualne 
potrawy  Pieczono, suto okraszaną tłuszczem, krwistą kiszkę, aby rok był tłusty (urodzaj-
ny), przygotowywano także pszenne, drożdżowe placki  Wierzono, że pieczone tego dnia 
placki zapewnią obity plon, dlatego zawsze przygotowywano ich dużo  Potrawa ta łączy-
ła się z archaiczną tradycją hohotania  Nastoletnie dziewczęta chodziły wieczorem po do-
mach i składały gospodarzom noworoczne życzenia – zdrowia i dobrych plonów (Matus, 
2000, s  148–149)  Panny śpiewały prastarą pieśń Wasilowa mati poszła hohotati, która 
w zależności od terenu miała różne wersje  W Trześciance (gmina Narew) śpiewano:

Wasilowa mati,
poszła hohotati,
hohotuszka (2 razy)

Ne tak hohotati, 
Jak Boha prositi
hohotuszka (2 razy)

Rodi Boże żyto
na druhoje leto,
hohotuszka (2 razy) (Informacja, Omeljaniuk, 2010) 

W Koszkach (gmina Orla) piosenka miała inny tekst, ale intencja pozostawała ta sama 

Wasylowi maty
Poszła hohotaty  
Na nowoje leto
Rody Boże, żyto 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



83Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

Korcz – korczysty,
A z odnoho kołosoczka
Bude żyta boczka  (Pieśni ziemi bielskiej…, 2006, s  29)  

Dziewczęta, wchodząc do chałupy, starały się ukraść niepostrzeżenie placek, który 
zyskiwał magiczną moc podczas wróżb matrymonialnych, praktykowanych tego wie-
czoru  W związku z tym noworocznych kolędników traktowano na Podlasiu jak natrę-
tów, niekiedy nie wpuszczając do domu  Zwyczaj hohotania zaczął zanikać w okresie 
międzywojennym (Matus, 2000, s 148–149)  

Na Zwiastowanie na Podlasiu, zamieszkałym przez ludność prawosławną, wypie-
kano tzw  busłowy (bocianie) łapy  W tradycji ludowej święto to łączono ściśle z na-
dejściem wiosny, nazywano je Małą Paschą, zapowiadało rychłą Wielkanoc  Kształt 
obrzędowych wypieków zależał od inwencji twórczej gospodyni, najczęściej przypo-
minały one łapę ptaka, praktykowano także mniej pracochłonne wykonanie, na plac-
ku odciskano kształt dłoni, co przypominało ślad stopy ptaka  Ciasto przyrządzano 
z mąki pszennej i ta tradycja zachowała się najdłużej  Ponieważ święto to obchodzono 
na głodnym przednówku, kiedy często brakowało już pszennej mąki, bocianie łapy 
wypiekano z tzw  ciasta prześniakowego z dodatkiem gotowanych ziemniaków bądź 
ciasta podpłomykowego z żytniej mąki  Bocianie łapy były przysmakiem dzieci i to 
głównie z myślą o nich niekiedy gospodynie wkładały do jednego z wypieków mone-
tę  Wierzono, że dziecko, które znajdzie pieniążek, nie zazna głodu w życiu dorosłym  

W dawnej wsi widmo głodu długo żyło w traumatycznych wspomnieniach  Bo-
cianie łapy wypiekano z myślą o przylocie wyczekiwanych z niecierpliwością ptaków, 
wierzono, że to zapewni im szczęśliwy powrót  W niektórych wsiach podlaskich go-
spodarze wkładali wypieki do bocianiego gniazda  Ptaki te cieszyły się szacunkiem 
wiejskiej społeczności, sądzono, że bocianie gniazdo na słomianej strzesze ochroni 
domostwo przed pożarem, a mieszkańcom zapewni liczne i zdrowe potomstwo (Ma-
tus, 2000, s  152)  W niektórych wsiach wypiekano także z ciasta narzędzia rolnicze, 
najczęściej brony (Ogrodowska, 2000, s  88– 89)  

Wielkanocnym pieczywem obrzędowym była paska, zmodyikowana, a raczej 
zniekształcona nazwa paschy, czyli okrągła bułka drożdżowa, święcona w Wielką So-
botę  Kształtem nawiązywała do chlebów eucharystycznych i artosu, tak jak paschalne 
litery XB (Chrystus Zmartwychwstał), umieszczane na pieczywie  Zanim pojawiły 
się fabryczne formy, do wypieku stosowano tzw  obiczajki, wysokie obręcze z kory 
brzozowej, które stawiano na patelni (wcześniej na palenisku – czaren) (Matus, 2000, 
s  154)  Paschę rosyjską przygotowywano z sera, podlaską wypiekano z ciasta droż-
dżowego  Gospodynie, nawet te najuboższe, przygotowując świąteczną bułkę, nie 
szczędziły jaj, masła, śmietany, cukru  W okresie powojennym do wypieku zaczęto 
dodawać rodzynki i cukier wanilinowy  Podczas wielkanocnego śniadania dzielono 
się paską, tak jak i jajkiem  Ze święconką odwiedzano groby zmarłych  Na mogiłę 
kładziono farbowane jajko i sypano okruchy święconej bułki  Tak rozhowlano się ze 
zmarłymi, dzieląc paschalną radością zmartwychwstania (Siergiejuk, 2000) 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



Irena Matus84

Studia Białorutenistyczne 11/2017

Pieczywem obrzędowym, powiązanym z cyklem agrarnym i dniem św  Jerzego 
(6 maja) był korowaj (nazwę taką nosił także wypiek weselny)  W tym dniu we wszyst-
kich cerkwiach na Podlasiu odprawiano nabożeństwa molebne w intencji powodzenia 
w hodowli, odbywał się wówczas rówież pierwszy, rytualny wypas bydła, stąd przy-
słowie Juraszu żeni woły na paszu  Na św  Jerzego wypiekano okrągły, drożdżowy 
pieróg – korowaj, przyozdabiany huskami oraz innymi detalami dekoracjami, niekiedy 
paschalnymi  W porównaniu do wielkanocnej paski był – jak mawiano – mniej syty, 
tzn  dawano mniej jaj, cukru, masła  Tego dnia wczesnym popołudniem wielopoko-
leniowe rodziny wychodziły na pole  Tam gospodynie taczały korowaj po oziminie, 
głównie życie, wierząc, że to zapewni dobre plony (Matus, 2000, s  157–158)  Pieróg 
toczono na krzyż, aby ten zabieg był skuteczny, często powtarzano go trzykrotnie  Wy-
mawiano przy tym magiczne formuły w celu pobudzenia zboża do szybkiego wzrostu, 
rzadziej praktykowano to na zbożu jarym  Z rytuałem wiązały się liczne wróżby oraz 
prognozy, dlatego gospodynie czuły na sobie brzemię odpowiedzialności  Cała rodzi-
na śledziła drogę korowaja, jeśli toczył się daleko, zapowiadało to pomyślny zbiór, 
w przeciwnym razie nieurodzaj  Bacznie obserwowano sposób zatrzymania się ko-
rowaja, za pomyślną wróżbę uważano ustawienie się stroną wierzchnią do góry; gdy 
korowaj padał odwrócony spodem, odczytywano to jako zły znak dla zbiorów (Gaweł, 
2013, s  179)  

Na Białorusi św  Jerzego uważano również za opiekuna panien, dlatego 6 maja 
dziewczęta modliły się o dobrych kawalerów  Przygotowywały dużą bułkę (korowaj) 
i bogato ją ozdabiały  Następnie panny i kawalerowie obnosili korowaj po wsi (Matus, 
2000, s  157–158)  

Z rocznym cyklem agrarnym łączyła się potrawa obrzędowa przygotowywana na 
św  Barbarę, obchodzoną w Cerkwi prawosławnej w grudniu  Kult świętej Barbary 
nosił pewne znamiona obrzędów ku czci bogini Słowian wschodnich Mokoszy, opie-
kunki kobiet, stad owiec, a przede wszystkim patronki prząśniczek  W podlaskich po-
daniach ludowych św  Barbara także otaczała opieką prządki, a przędzenie wełny czy 
lnu przy samowystarczalnej gospodarce naturalnej odgrywało ważną rolę  Mimo iż 
dzień św  Barbary na Podlasiu traktowano jak tzw  pryświatok, to jednak zabraniano 
kategorycznie przędzenia kądzieli  W opowieściach ludowych znajdujemy informację 
o pewnej kobiecie, która nie respektowała zakazu, a kiedy zdrzemnęła się przy koło-
wrotku, św  Barbara podrzuciła jej stos szpulek 

Na Warwaru, jak nazywano w ludowej tradycji św  Barbarę, gospodynie gotowały 
na parze drożdżowe warenniki, nadziewane postnym (był to okres adwentu), słodkim 
farszem, kaszą z makiem, suto dosładzaną miodem bądź cukrem (Grigoruk, 2000)  

Pieczywa i potrawy obrzędowe łączyły się z każdą z uroczystości rodzinnych  
Najpopularniejszym pieczywem obrzędowym był weselny korowaj, który przygoto-
wywano z zachowaniem wielu, przekazywanych z pokolenia na pokolenie, zwycza-
jów i rytuałów  Korowaj dla panny młodej pieczono w sobotę, dla przyszłego męża 
w niedzielę, przy czym już w pierwszej połowie ubiegłego wieku nie przestrzegano 
tego rozróżnienia  W obu domach weselnych obowiązywały te same zasady  Korowaj 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



85Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

piekły korowajnici – kobiety zamężne, ciotki, matki chrzestne, swańki, dalsze krew-
ne, sąsiadki – znające się na rzeczy, stateczne i powszechnie szanowane gospodynie  
Korowaj pieczono zawsze okrągły, nawiązując tym samym do kształtu i symboliki 
ślubnych obrączek  Kolisty kształt odwoływał się do igury, która nie posiada końca, 
co symbolicznie wskazywało na trwałość związku, gdyż w dawnej wsi rozwodów nie   
praktykowano  Ciasto wypiekano z pszennej mąki z dodatkiem jaj, masła, śmietany, 
mleka, cukru  Część tych produktów przynosiły ze sobą korowajnici (było ich 5–8)  
Wierzch korowaja bogato dekorowano wyrabianymi z ciasta symbolicznymi huskami 
(zakręcone pałeczki przypominające nieco ptaki w locie), elementami lorystycznymi 
(kwiatami, gałązkami, kiściami winogron) oraz zoomoricznymi (pary gołębi, kaczek)  
Pannie młodej pieczono korowaj bardziej dekoracyjny, w środek wtykano rozdwojo-
ne, na kształt widełek, gałązki oblepiane dokładnie ciastem, aby wypiek był wysoki 
(Oniszczuk, 2003)  Od okresu międzywojennego upieczony korowaj dodatkowo de-
korowano gałązkami zielonego asparagusa bądź mirtu  W niektórych wsiach Podlasia 
w środek korowaja wkładano monety, co miało zapewnić młodej parze dostatnie życie 
(Badowiec, 2009) 

Podczas przygotowywania i pieczenia korowaja starano się przestrzegać odwiecz-
nych zwyczajów i zasad, np  w obrzędowym pieczeniu nie uczestniczyły kobiety 
w czasie menstruacji, do kuchni nie wpuszczano mężczyzn, zabraniano otwierania 
drzwi na zewnątrz  

Przed przystąpieniem do zagniatania ciasta kobiety żegnały się i kreśliły znak 
krzyża nad dzieżą, prosząc o pomyślność, tak też czyniły, kiedy wsadzały korowaj do 
pieca  Ceremonię zaczynano śpiewaniem pieśni 

Błahosłowi Boże
I oteć i mati
Swojomu ditiati 
Korowaj hibati 

Rytuałowi przygotowania i wypieku korowaja zawsze przewodniczyła starsza ko-
rowajnicia, która wkładała ciasto do pieca, pozostałe kobiety z niecierpliwością ocze-
kiwały rezultatu  W celu zapewnienia udanego wypieku korowajnici śpiewały wesel-
ne pieśni i wykonywały liczne zabiegi magiczne (Bren, 1888, s  28–29)  Ważne było 
odpowiednie napalenie w piecu, aby zapewnić właściwą temperaturę  Używano tylko 
polan z drzew liściastych, iglaste nie były pożądane ze względu na zapach żywicy 
(Oniszczuk, 2003)  Kiedy korowaj piekł się, podskakiwano, stukano trzonkiem łopaty 
w powałę, aby ciasto dobrze wyrosło  Na podstawie wyglądu wypieku prognozowano 
przyszłe życie małżonków  Dobrze wyrośnięty, kształtny i rumiany korowaj zapowia-
dał udane małżeństwo, krzywy, z zakalcem, a zwłaszcza z odpadającymi ozdobami 
był niepomyślną, złowrogą wróżbą, mogło to wieszczyć nawet przedwczesną śmierć 
jednego z przyszłych małżonków  Kiedy korowaj wsadzano do pieca i wyjmowano, 
śpiewano pieśni, w których często domagano się poczęstunku  Na koniec wszyscy 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



Irena Matus86

Studia Białorutenistyczne 11/2017

zasiadali do stołu, a gospodarze rewanżowali się wieczerzą  Korowaj pieczono tylko 
raz w życiu, dlatego nie czyniono tego nigdy w sytuacji ponownego zamążpójścia 
wdowy czy ożenku wdowca  Nie ponawiano też próby w przypadku nieudanego wy-
pieku  Korowaj wyjmowano z pieca, układano na pokrywie dzieży i z namaszczeniem 
wynoszono do komory, a jeśli jej nie było przechowywano na piecu  

Korowaj pieczono na czareni, niekiedy w tzw  obiczajkach (obręcze z kory brzo-
zowej)  W okresie międzywojennym zaczęto wypiekać dodatkowo z takiego samego 
ciasta w metalowych blachach weselny pieróg, jakim częstowano weselników (Grigo-
ruk, 2000)  

W trakcie wesela korowaj przynosił na ręczniku starszy drużbant (wcześniej mar-
szałek), później ustawiano go na stole przed parą młodą  Bardziej dekoracyjny koro-
waj panny młodej dzielono w niedzielę, a w poniedziałek korowaj młodego  Najpierw 
częstowano rodziców, potem odłamywano jeden kawałek dla nowożeńców, a następ-
nie dzielono między biesiadników według starszeństwa  Wtedy goście składali nowo-
żeńcom życzenia i obdarowywali pieniędzmi lub prezentami, aby wesprzeć młodych 
i zapewnić im powodzenie w życiu i w gospodarstwie (Łobacz, 1982, s  172)  

W niektórych wsiach, na przykład w okolicy Kleszczel, w środek korowaja wkła-
dano monety  Od wykrojenia środka starszy drużbant rozpoczynał podział pieczywa 
i pierwszy kawałek z zawartością dawał młodej parze, co miało zapewnić nowożeń-
com dostatek (Badowiec, 2009) 

Zwyczaj dzielenia się i wspólnego spożywania korowaja uważa się za pozosta-
łość kultu sił witalnych obecnych w zbożu i chlebie (korowaju) oraz magii rolniczej 
i hodowlanej  Ciekawą odmianą korowaja podlaskiego był litewski nazywany krową 
o kształcie prostokątnym, który dzielono podobnie jak na Podlasiu  Korowaj to pie-
czywo obrzędowe – kołacz weselny znany na Białorusi, Ukrainie, w Polsce na Podla-
siu i częściowo Mazowszu (Ogrodowska, 2000, s  89)  

Interesującym weselnym wypiekiem obrzędowym powiązanym z korowajem były 
tzw  huski, husoczki, maleńkie drożdżowe bułeczki służące do dekorowania korowaja  
Rozdawano je weselnikom, dzieciom, a zwłaszcza osobom, które przychodziły pod 
okno izby weselnej, a nie były zapraszane do środka  Dawniej w weselach uczestni-
czyła cała wieś, jednak do stołu zasiadali tylko najbliżsi krewni, kilka druhen i druż-
bantów (Haponiuk, 2007)  

Na wesele wypiekano także z ciasta drożdżowego tzw  korowajczyki, zazwyczaj 
cztery  Były to maleńkie, okrągłe bułeczki, podobne kształtem do korowaja  Po-
wszechnie były one wypiekane w dolinie górnego biegu Narwi  To rytualne pieczywo 
obrzędowe zabierała ze sobą panna młoda, udając się do domu męża  W Trześciance, 
kiedy po raz pierwszy przekraczała próg nowego domu, rzucała w każdy kąt po jed-
nym z czterech korowajczyków (Siergiejuk, 2005)  W sąsiedniej paraii Klejniki koro-
wajczyki panna młoda kładła na rogach biesiadnego stołu (Bebko, 2007)  W zwyczaju 
tym przetrwał kult domowych duszków, którym w ten sposób panna młoda składała 
swoistą oiarę  Korowajczyki w niektórych wsiach podlaskich nazywano jurjewskim 
korowajem 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



87Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

Obrzędową potrawą weselną na Podlasiu był specjalnie przygotowywany, pod-
suszany ser, zwany zlublennik  Po tzw  zaruczynach (kiedy nie przyjmowano jeszcze 
w świątyni sakramentu małżeństwa) ślub odbywał się w domu, pozostałością tego 
były zaruczyny (zaręczyny), które w drugiej połowie XIX w , w sobotę wieczorem 
odbywały się w chacie panny młodej  Po tej uroczystości tańczono i ucztowano do 
rana, na koniec matka dziewczyny częstowała gości serem, po czym wszyscy udawali 
się do domów (Bren, 1888, s  29)  

Potrawą obrzędową była również jajecznica, smażona na słoninie bądź smalcu, 
którą robiono w dni świąteczne lub w celu godnego przyjęcia niespodziewanego go-
ścia  Potrawa ta, ściśle powiązana z kultem płodności, stanowiła także część obrzędów 
weselnych  Po nocy poślubnej do nowożeńców przychodziła matka młodego, której 
często asystowali goście weselni, niekiedy im towarzyszył grajek  Matka niosła ręcz-
nik, wodę i jajecznicę, spożywaną przez nowożeńców na pierwsze wspólne śniadanie, 
co miało zagwarantować płodność, zdrowe i liczne potomstwo (Łobacz, 1982, s 174)  
Jajecznicę niosły kobiety, idąc w odwiedziny (odwiedki) do noworodka (Bren, 1888, 
s  28)  Dawniej na terenie Białorusi panny szły na św  Jerzego do lasu i tam zjadały 
przynoszoną z domu jajecznicę  Jajecznicę jako potrawę obrzędową spożywano obo-
wiązkowo podczas kolacji na Prowody (drugi wtorek po Wielkanocy)  Po wieczerzy 
wszyscy domownicy, kto tylko miał siłę, urządzali wyścigi  Spożywanie tego dnia 
jajecznicy miało zagwarantować urodzaj (Matus, 2003, s  209–210) 

Również uroczystości pogrzebowe i pominkowe miały swoją potrawę obrzędową  
Kutia, którą przyrządzano na wigilię, była przede wszystkim potrawą żałobną, spoży-
waną na stypach oraz obiadach cyklu pominkowego w czterdzieści dni oraz w rok po 
pogrzebie zmarłego (tzw  sorokowyje, rokowyje), a także w dni poświęcone pamięci 
zmarłych – tzw  pominalne suboty (Matus, 2003, s  209–210)  W pierwszym przypad-
ku gospodyni niosła kutię do świątyni i stawiała na zaupokojny anałoj, kładła także 
inne produkty spożywcze, w zależności od lokalnej tradycji  Do naczynia z kutią wsta-
wiano zapaloną świecę  Na koniec panichidy kapłan święcił kutię, którą gospodyni 
zabierała do domu  Po odmówieniu modlitw to właśnie od dzielenia się kutią i prosfo-
rą rozpoczynano posiłek w domu (zwyczaj ten praktykowany jest do dziś)  Kutia ma 
specyiczne znaczenie, jest swoistym łącznikiem dwóch światów  Oznacza obecność 
zmarłych i nierozerwalną z nimi więź duchową, stając się jednocześnie symbolicznym 
pokarmem żywych i zmarłych (Matus, 2003, s  215)  

W ubiegłym wieku w niektórych wsiach kutię gotowano w Pominalny suboty (Go-
rodczyno – dmitriewska sobota (Bebko, 2010), Stary Kornin – michajłowska)  Z tą 
tylko różnicą, że kutii wówczas nie niesiono do cerkwi, pozostała część obrzędu była 
taka sama jak pominkowego  Kutii pominkowej nie słodzono i nie wzbogacano dodat-
kami, tak jak wigilijnej (Tomaszuk, 2000)  Przyrządzana z ziaren kutia, jak wierzono, 
miała moc magiczną, gwarantowała siłę witalną, drzemiącą w ziarnach i moc życio-
dajną, przypominała o nadziei na zmartwychwstanie  Jeszcze w drugiej połowie ubie-
głego wieku rodzina zmarłego dawała wszystkim żałobnikom po kawałku drożdżowej 
bułki, zwanej żałobnym pierogiem (Grigoruk, 2000) 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



Irena Matus88

Studia Białorutenistyczne 11/2017

Z obrzędem chrzcin łączyła się tzw  babina kasza, danie przygotowywane z go-
towanej kaszy jęczmiennej lub gryczanej, a w XIX w  najczęściej pszennej  Potrawę 
stawiano na stół w misce bądź makutrze  Do naczynia biesiadnicy (najpierw kumo-
wie) wrzucali pieniądze, aby wspomóc nowo narodzone dziecko  Miskę stawiano na 
stole bądź podchodziła z nią do wszystkich gości babka, która przyjmowała poród, 
stąd nazwa  Kiedy kobiety zaczęły rodzić w izbach porodowych, wiejskie akuszerki 
utraciły status, zbieraniem pieniędzy zaczęła zajmować się kuma  Dawniej kaszę dzie-
lono między wszystkie kobiety, a te niosły ją do domu jako smakołyk przeznaczony 
dla dzieci  W drugiej połowie ubiegłego wieku, kiedy wieś się wzbogaciła, kasza na 
chrzcinach stała się symboliczną potrawą, już jej nie dzielono, niekiedy oddawano 
ubogim, a najczęściej kurom (Naukiuk, 2005)  Ostatecznie została zastąpiona cukier-
kami – kobiety odwiedzające położnicę otrzymywały słodycze zwane rodilnikami 

W XIX w  uroczystością rodzinną nie były chrzciny (dziecko chrzczono bowiem 
w dniu narodzin, najpóźniej następnego dnia) tylko odwiedki, na które zapraszano 
kumów i gości  Uczta trwała do północy, na jej zakończenie podawano dekorowaną 
kwiatami kaszę pszenną, do naczynia wstawiano talerzyk, na który goście kładli mo-
nety przeznaczone na czepeć dla noworodka (Bren, 1888, s  28)  

Ludność wiejska sakralizowała chleb  Przekazywana z pokolenia na pokolenie pa-
mięć o tragedii głodu, a zwłaszcza traumatycznych przeżyciach czasów bieżeństwa 
sprawiła, że chleb darzono szacunkiem  Starano się, aby na stole pod ikonami zawsze 
leżał bochenek, przykryty ręcznikiem lub lnianym obrusem, co symbolizowało zaże-
gnanie głodu (Matus, 2006, s  32–35)  

W podlaskiej kulturze ludowej pieczywo i potrawy obrzędowe odgrywały waż-
ną rolę, traktowano je jak świętość  Niektóre związane były z określonymi świętami 
i przygotowywano je tylko raz do roku, inne – typu krwista kiszka, pszenne placki, 
jajecznica – pojawiały się w wiejskim menu, zarówno świątecznym, jak i codziennym  
Od lat 60  ubiegłego wieku rozpoczął się proces zanikania kultury tradycyjnej1 

Dziś bocianie łapy, korowaj możemy zobaczyć tylko w skansenach i na impre-
zach folklorystycznych  Kultywowany jest zwyczaj przyrządzania i spożywania kutii 
w czasie wigilijnej wieczerzy oraz styp i obiadów pominkowych  Informacje o po-
zostałych potrawach i ich znaczeniu zachowały się we wspomnieniach najstarszego 
pokolenia i literaturze etnograicznej 

1 Proces ten rozpoczął się w okresie międzywojennym, wraz z akcją komasacji wiejskich gruntów 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



89Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

Bibliograia

Źródła

Bren, Jarosłw  (1888)  Osobiennosti religioznago byta kriestjan bielskago ujezda Grodnien-
skoj gubiernii  W: Litowskija Jeparchialnyja Wiedomosti za 1887 g  Wilna: Gubiernskaja 
Tipograija  

Gloger, Zygmunt  (1900)  Rok polski w życiu, tradycji i pieśni  Warszawa: Wydawca Jan Fiszer  

Opracowania

Gaweł, Artur  (2013)  Rok obrzędowy na Podlasiu  Białystok: Muzeum Podlaskie w Białym-
stoku 

Kopa, Stefan (zebrał)  (2006)  Pieśni ziemi bielskiej. Gmina Orla  Bielsk Podlaski: Stowarzy-
szenie Muzeum Małej Ojczyzny w Studziwodach 

Łobacz, Мikałaj  (1982)  Wiasielle u Bielskim pawiecie  Na padstawie rukapisu K  І  Brena 
z 1853 h  Apracawau Mikałaj Łobacz  W: Biełaruski kalandar na 1982 h. (s  163–174)  
Biełastok: Hałounaje Praulennie Biełaruskaha hramadska-kulturnaha 

Matus, Irena  (2000)  Lud nadnarwiański  T  2  Cz  1  Białystok: Prace Katedry Kultury Biało-
ruskiej Uniwersytet w Białymstoku 

Matus, Irena  (2003)  Pamięć o zmarłych w kontekście tradycji ludowej i religijnej obrządku 
wschodniego na Podlasiu  W: Jerzy Nikitorowicz, Jerzy Halicki, Jolanta Muszyńska (red )  
Międzygeneracyjna transmisja dziedzictwa kulturowego. Globalizm versus regionalizm 
(s  209–215)  Białystok: Trans Humana  

Matus, Irena  (2006)  Ręcznik – przedmiot, symbol, sacrum  Przegląd Prawosławny, 8, s  32–35 
Ogrodowska, Barbara  (2000)  Zwyczaje, obrzędy i tradycje w Polsce. Mały słownik  Warszawa: 

Verbinum Wydawnictwo Księży Werbistów 

Spis respondentów

Badowiec Jan z Kleszczeli  (regionalnie: Kleszczel) ur  1925r , informacja zanotowana w 2009 r 
Bebko Anna z Gorodczyna ur  1925 r , informacja zanotowana w 2007 r 
Grigoruk Wiera z Dawidowicz ur  1930 r , informacja zanotowana w 2000 r 
Haponiuk Olga z Gorodczyna ur  1923 r , informacja zanotowana w 2007 r  
Naumiuk Anna z Kaniuk ur  1932, informacja zanotowana w 2005 r 
Omieljaniuk Nadzieja z Trześcianki ur  w 1933 r , informacja zanotowana w 2010 r  
Oniszczuk Maria z Koźlik ur  1920 r , informacja zanotowana w 2003 r 
Siergiejuk Maria z Trześcianki ur  w 1926 r , informacja zanotowana w 2005 r  
Tomaszuk Anna ze Starego Kornina ur  w 1925 r , informacja zanotowana w 2000 r 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



Irena Matus90

Studia Białorutenistyczne 11/2017

Summary

Pastry and ritual meals were closely connected with the annual agrarian cycle and folk 
beliefs  For Christmas, a kutia was prepared, for the New Year – a raw sausage was baked and 
wheat pancakes were fried, stork legs (bocianie łapy) were prepared for the Annunciation, pas-
ka was baked for Easter, a korovai was served on Juria, and warenniki were cooked on Warwa-
ru  In the Podlachian folk culture, pastry and ritual dishes were treated like holiness  Some were 
reserved for selected holidays and were prepared only once a year, whereas others, e g  a raw 
sausage, wheat pancakes, scrambled eggs were included in the village menu, both holiday and 
everyday  They also played an important role in celebrating family celebrations such as wed-
dings, funerals and births  Starting from the 1960s, the process of decline of traditional culture 
began, which resulted in the disappearance of the tradition of preparing pastry and ritual dishes 
in Podlachia  Today, we can only see them in open-air museums or at folklore events  Only 
the custom of making and eating kutia during the Christmas Eve Supper, as well as wakes and 
pominkowe dinners survived  Information about the others has been preserved in ethnographic 
literature and partly in the memories of the oldest generation 

Key words: ritual pastry, ritual meal, beliefs, rituals, kutia, korovai, bocianie łapy, agrarian cycle

Streszczenie

Pieczywo i potrawy obrzędowe łączyły się ściśle z rocznym cyklem agrarnym i wierzenia-
mi ludowymi  Na Boże Narodzenie przyrządzano kutię, na Nowy Rok pieczono krwistą kisz-
kę i smażono pszenne placki, na Zwiastowanie przygotowywano bocianie łapy, na Wielkanoc 
wypiekano paskę, na Juria korowaj, a na Warwaru gotowano warenniki  W podlaskiej kulturze 
ludowej pieczywo i potrawy obrzędowe traktowano jak świętość  Niektóre rezerwowano na wy-
brane święta i przygotowywano tylko raz do roku, inne typu krwista kiszka, pszenne placki, 
jajecznica były w wiejskim menu, zarówno świątecznym, jak i codziennym  Odgrywały one tak-
że ważną rolę w celebrowaniu uroczystości rodzinnych; wesel, pogrzebów, narodzin  O lat 60  
ubiegłego wieku rozpoczął się proces upadku kultury tradycyjnej, czego następstwem był także 
zanik na Podlasiu tradycji przygotowywania pieczywa i potraw obrzędowych  Dziś możemy 
zobaczyć je tylko w skansenach bądź na imprezach folklorystycznych  Przetrwał zwyczaj przy-
rządzania i spożywania kutii w czasie wigilijnej wieczerzy oraz styp i obiadów pominkowych  
Informacja o pozostałych zachowała się w literaturze etnograicznej i częściowo we wspomnie-
niach najstarszego pokolenia 

Słowa kluczowe: pieczywo obrzędowe, potrawa obrzędowa, wierzenia, obrzędy, kutia, ko-
rowaj, busłowy łapy, cykl agrarny

Рэзюмэ

Абрадавае печыва і, увогуле ежа, знаходзіцца ў непасрэднай залежнасці ад гадавога 
аграрнага цыкла і народных вераванняў  На Божае Нараджэнне гатавалася куцця, на Новы 
Год пеклася крывянка і смажыліся пшанічныя аладкі, на Дабравешчанне выпякалі буслі-
ныя лапкі, на Вялікдзень гатавалі пасху (“паску”), на Юрыя пяклі каравай, а на Варвару 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS



91Specyika pieczywa obrzędowego na północnym Podlasiu

Беларусазнаўчыя даследаванні 11/2017

гатавалі варэнікі  У падляшскай народнай культуры печыва і абрадавая ежа разглядаюцца 
як нешта святое  Некаторыя суадносіліся выключна з канкрэтнымі святамі, іншыя, як 
крывяная кішка, аладкі, яешня, знаходзіліся ў штодзённым меню вяскоўцаў  Ежа мела 
важнае значэнне і ў святкаванні сямейных абрадаў: вясселляў, пахаванняў, народзінаў  
Аднак, з 60-ых гадоў ХХ ст  Пачаўся працэс заняпаду традыцыйнай народнай культуры  
Наступствам яго з’яўляецца і знікненне на Падляшшы традыцыі гатавання абрадавых 
страў, якія сёння можна пасмакаваць толькі ў этнаграфічных музеях і на фальклорных фэ-
стах  Захаваўся адзіны звычай – гатавання і спажывання куцці падчас каляднай вячэры, 
хаўтураў і памінальных абедаў  Інфармацыю пра іншыя стравы знойдзем у этнаграфічнай 
літаратуры і, часткова, ва ўспамінах найстарэйшага пакалення 

Ключавыя словы: абрадавае печыва, абрадавая страва, вераванні, абрады, куцця, кара-
вай, бусліныя лапкі, аграрны цыкл

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 08/02/2026 06:17:30

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

