
 

367 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 26/2018 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2018.26. 367-383 

 

Lebenswelt  

jako pojęcie kluczowe dla polityki1 
 

Gérard Raulet 

 https://orcid.org/0000-0002-0219-2128  
 

 

Semantyczne pole pojęcia „świat życia” rozciąga się na ontologię („bycie-w-świecie”), an-

tropologię, biologię, nauki przyrodnicze w ogóle, a także na socjologię. Ale też można skonsta-
tować pewien inflacyjny, dziennikarski sposób używania tego terminu, który jakby potwierdza 

jego potoczny, „życiowy“ charakter. Stanowi to zarówno o jego sile, jak i słabości. Dlatego źró-
dłowemu Husserlowskiemu pojęciu świata życia zarzucano, że jest mgliste czy wręcz sprzeczne. 

Oznacza ono przecież horyzont horyzontów, a ponadto za każdym razem horyzont osobisty, 
mój, który mnie, w moim byciu tutaj, łączy z horyzontami innych ludzi. Wychodząc od obser-

wacji, że Husserlowskie pojęcie już od początku jest narażone na krytyki ze strony nauki i kul-
tury oraz że pozór bezpośredniej oczywistości, z którą wskazuje się na świat życia, szybko oka-
zuje się reakcją na sytuację kryzysu – a mianowicie na utratę przejrzystości – próbuję w poniż-

szym artykule przebadać stosunek pojęcia świata życia do polityki oraz sprawdzić jego anali-
tyczną przydatność.  

 
Słowa kluczowe: świat życia, polityka, Husserl, Habermas, Luhmann 

 

                                                             

Oryginał tekstu w języku niemieckim był publikowany w „Kulturze i Wartościach” w roku 2014, 

w numerze 12, s. 45–62: http://kulturaiwartosci.umcs.lublin.pl/numery-archiwalne/numer-412-2014/;  

http://journals.umcs.pl/kw/article/view/641. Przypisy i bibliografia zostały w przekładzie dostosowane 

do stylu Chicago [The Chicago Manual of Style (Notes and Bibliography)]. W przypisach i bibliografii, 

o ile to możliwe, podano polskie wydania [przyp. red.].   
 

GÉRARD RAULET, profesor, Sorbonne-Université, Francja; e-mail:gerard.raulet@paris-sor-

bonne.fr 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

368 

 

Na pytanie, czy można wymagać „od fenomenologii wskazówek dotyczących 

ufundowania sfery polityczności“2, odpowiedziano już dawno temu w różnego ro-

dzaju dyskursach, które w mniej lub bardziej samowolny sposób posługiwały się 
Husserlowskim pojęciem pochodzącym z Wykładu o kryzysie (1935). Na przy-

kład w pewnej gazecie czytamy, że „światy przeżywane pokoleń dryfują oddzielnie 

– czy to pod względem interesów, wartości czy autowizerunku“, a w odniesieniu 
do ludzi obarczonych migracyjnym tłem mówienie o światach przeżywania mi-

grantek i migrantów jest potocznym sposobem użycia tego pojęcia. 

Liczne socjologiczne i pedagogiczne publikacje lub programy wykładów 
umieszczają na swoich sztandarach pojęcie Lebensweltu3, tu i tam zapowiada się 

nawet „lekcje polityki zorientowane na świat przeżywany“. To „zorientowane na 

świat przeżywany“ roszczenie do używania pojęcia Lebensweltu jest w pełni uza-

sadnione. Mimo że Husserl nadał temu pojęciu status kategorii filozoficznej, to 
jego pochodzenie i dzieje – jak przekonuje Christian Bermes w retrospektywie 

z zakresu historii pojęć – były o wiele bardziej potoczne, nawet jeśli wiązały się 

z ważnymi, naukowymi dokonaniami4. Zasadniczo mamy tu do czynienia jedynie 
z powiązaniem „rzeczy“ najbardziej bezpośrednich, a zarazem najbardziej odle-

głych, najbardziej potocznych i najbardziej metafizycznych: z powiązaniem życia 

i świata. W perspektywie teoriopoznawczej pojęcie świata przeżywanego należy 
ulokować w punkcie przecięcia ontologii („bycia-w-świecie), antropologii, biolo-

gii, nauk przyrodoznawczych, jak i socjologii. W zakres Husserlowskiego pojęcia 

Lebensweltu, któremu zarzucano rozmycie, a nawet sprzeczność, wchodzi wszak 
to, że jest ono horyzontem horyzontów – a do tego horyzontem, który łączy mnie 

w moim byciu-tutaj z horyzontem innych ludzi. „Husserl nie wyznacza nawet wy-

raźnej granicy między intersubiektywnością określoną przez świat przeżywania 
a intersubiektywnością transcendentalną i definiuje ją jako granicę historyczną, 

ale niejako wyposażoną w ponad- (względnie) w przed-historyczną strukturę“5. 

W mniejszym stopniu chodzi zatem o pytanie, czy takie szerokie użycie w ogóle 

                                                             

2 Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phänomenologie nach Husserl, red. Giovanni Leghissa, 

Michael Staudigl (Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007), 7. 
3 Por. Peter Martin Thomas, Marc Calmbach, Jugendliche Lebenswelten: Perspektiven für Politik, 

Pädagogik (Berlin/ Heidelberg: Springer, 2013). 
4 Por. Christian Bermes, „Lebenswelt (1836–1936). Von der Mikroskopie des Lebens zur Insze-

nierung des Erlebens,” Archiv für Begriffsgeschichte, 2002, nr 44: 175–197. 
5 ProtoSoziologie im Kontext. Lebenswelt und System in Philosophie und Soziologie, red. Gerhard 

Preyer, Georg Peter, Alexander Ufig (Würzburg: Konigshausen & Neumann, 1996), 14. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

369 

 

jest uzasadnione, a bardziej o proste ustalenie, że zachowało się do dzisiaj socjo-

logiczne i polityczne znaczenie pojęcia świata przeżywanego – czy to sensie ściśle 

fenomenologicznym, czy też nie. Husserlowski Kryzys był przecież – nie wywa-
żam tutaj otwartych drzwi – traktatem wybitnie politycznym: zarówno krytyką 

nauki, jak i kultury; przy czym można było mu zarzucić, że przez wąskie ujęcie 

krytyki nauki, filozofii i historiozofii traktat ten próbował odpowiedzieć na poli-
tyczny kryzys, używając do tego niewłaściwych (teorio-naukowych) środków6. 

Opierając się właśnie na tym argumencie Peter Tawny dochodzi do wniosku, 

„że filozofia nie powinna szukać odpowiedzi na kryzys w dziedzinie teorii nauki, 
lecz w swojej relacji do polityki“7. Do tego przyłącza się Andrzej Gniazdowski, 

który z kolei uznaje za możliwą politykę ugruntowaną fenomenologicznie, ponie-

waż kryzys politycznej świadomości płynie właśnie stąd, że dominujące nauki po-

lityczne redukują swój przedmiot do czystych faktów: „fenomenologia politycznej 
świadomości powinna dlatego wynikać z radykalnej krytyki doświadczenia poli-

tycznego“8. Ta relacja do polityki wydaje mi się decydująca, a w każdym razie ofe-

ruje perspektywę, w której chciałbym zaryzykować podjęcie rozważań na temat 
użyteczności pojęcia świata przeżywanego do celów analitycznych i krytycznych. 

 

 
1 

 

Mój „Lebenswelt“ jako wyjściowy horyzont mojego (zwłaszcza) politycznego 
sądzenia posiada dla mnie, mimo wielości horyzontów, z których się składa, pew-

nego rodzaju samooczywistość: tworzy „wiedzę o“ opartą na wielu kontekstach 

odsyłania, których nie muszę wcale rozwijać, ani rozplątywać, aby podjąć decyzję 
czy wydać polityczny sąd. 

                                                             

6 Por. Gérald Raulet, „Zur Kritischen Theorie Europas”, Mesotes. Zeitschrift für philosophischen 
Ost-West-Dialog, Wien, 1993, nr 2: 184–187. Przedruk w: Wolfgang Essbach (red.), Welche Moderni-
tät? Intellektuellendiskurse zwischen Deutschland und Frankreich im Spannungsfeld nationaler und eu-
ropäischer Identitätsbilder (Berlin: Verlag Arno Spitz, 2000), 57–61. 

7 Peter Tawny, „‘Unsere europäische Not‘ – Sokrates bei Husserl und Patocka”, w: Giovanni Leg-

hissa i Michael Staudigl (red.), Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phänomenologie nach Husserl  
(Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007), 40.  

8 Andrzej Gniazdowski, „Die Krisis des europäischen politischen Bewusstseins und die transzen-

dentale Phänomenologie”, w: Lebenswelt und Politik, 69. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

370 

 

Problem tkwi przede wszystkim w tej samooczywistości, ale podwaja się na 

skutek tego, że właściwie nie jest lepiej, gdy relacje w świecie przeżywanym tracą 

– w wyniku modernizacji – na tyle swoją przejrzystość, że nie mają już żadnego 
wspólnego etosu, stąd należy go reaktywnie odtworzyć, aby zaradzić bezradności 

wobec politycznych decyzji. Andrzejowi Gniazdowskiemu nie chodzi przy tym 

o nic innego, aniżeli o „ontologię demokratycznego państwa prawa“9.  
Ponowne sięgnięcie po zasoby rzekomo ostatecznych i niepodważalnych 

wartości może jednak przyjąć rozmaite, niekiedy skrajne formy, od obrony tożsa-

mości narodowych po ochronę środowiska. Mechanizm jest znany, zanalizował 
go już na początku lat 60-tych Odo Marquardt w krytycznym artykule poświęco-

nym powrotowi antropologii do centrum filozoficznej aktualności: w tej samej 

mierze, w jakiej narastają wątpliwości wobec filozofii dziejów, natura jawi się jako 

jedyna podstawa egzystencji człowieka10. Tym tłumaczę „zwrot ku światu przeży-
wanemu“.  

Sam rozwój stanowisk teoretycznych wiąże się ściśle z fenomenami, które 

należy zanalizować, względnie rozwój ten jest ich konsekwencją. Również reflek-
sja Habermasa z okresu, gdy toczył debatę z teorią systemów, miała swój udział 

w tym antropologicznym zwrocie, co wyraźnie ujawnia jej zwieńczenie w postaci 

Teorii działania komunikacyjnego. Przejmuje ona dziedzictwo stanowisk antro-
pologii kulturowej, które począwszy od Cassirera po nauki o komunikacji ujmują 

człowieka jak homo symbolicus czy homo comunicativus. Przeciwstawia się ona 

teoretycznemu stanowisku, które można – jakkolwiek paradoksalnie by to nie za-
brzmiało – potraktować jako alternatywną opcję antropologii filozoficznej. Mo-

żemy mianowicie postrzegać Gehlenowską antropologię między innymi jako źró-

dło teorii „opanowywania kontyngencji“ Hermanna Lübbego11. Również w słow-
niku teorii systemów można mówić o „redukcji złożoności“ w perspektywie an-

tropologicznej. Dla wszystkich tych teorii wspólne jest założenie, że stosunek czło-

wieka do norm nie jest bezpośredni, lecz kształtuje się za pośrednictwem instytu-

cji. Korzystając z tej naczelnej zasady, Gehlen, którego myślenie dojrzewało w la-
tach dominacji historyzmu, względnie debaty o historyzmie, chce ominąć relaty-

wizm, któremu, jak sądzi, nie mogą stawić oporu ani nauki humanistyczne, ani 

                                                             

9 Tamże, 81. 
10 Por. Odo Marquardt, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie (Frankfurt am Main: 

Suhrkamp, 1973), 369 i n. 
11 Hermann Lübbe, Religion nach der Aufklärung (Graz: Styria, 1986), 160 i n.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

371 

 

hermeneutyka tradycji. Luhmann, uczeń Schelsky’ego, idzie krok dalej, pomija 

nawet podmiot: to już nie człowiek odciąża się od swoich deficytów za pośrednic-

twem instytucji, lecz raczej same instytucje – będąc samowystarczalnymi „auto-
poietycznymi“ systemami – pozbywają się uciążliwej subiektywności. Na tym po-

lega formuła „redukcji złożoności“, która niejako za jednym zamachem wyklucza 

szum świata przeżywanego. W ten sposób Luhmann przyswaja sobie główną tezę 
antropologii filozoficznej, nie przejmując jej balastu. W jej miejsce wprowadza 

pozytywizm prawny Kelsena i funkcjonalizm późnego Parsonsa. 

Ta teoretyczna decyzja spowodowała, że u Luhmanna racjonalizacja postę-
puje niejako poprzez wykluczenie, podczas gdy u Habermasa napięcie na linii sys-

tem – Lebenswelt definiuje ramy dziejów polityki i filozfii dziejów. Niedopusz-

czalnym uproszczeniem byłoby ograniczenie naszej prezentacji stanowisk do 

wspomnianych prawidłowości. U Husserla pojęcie Lebenswelt nie odnosi się tylko 
do danego nam, „naturalnego“ świata – chociaż zwrot ku niemu wynikał z krytyki 

jednostronnego opisu rzeczywistości nauk pozytywnych12 – lecz oznacza również 

do technicznie wytworzonego i zmienionego środowiska. Również u Habermasa 
pojęcie to nie jest wcale tak jednoznaczne, jak sugeruje schematyczne przeciwsta-

wienie systemu (czytaj techniki, technologii) i Lebensweltu. Pod wieloma wzglę-

dami rzuca się w oczy zgodność z Husserlowskim, refleksyjnym pojęciem Lebens-
weltu. Albowiem naiwność tkwi, zdniem Husserla, po stronie obiektywnych nauk. 

„Zapominają“ one, że wszelka nauka ma swoje podłoże w świecie przeżywanym – 

co oznacza również, że każdy świat przeżywany ma swój udział procesie powsta-
wania nauki. Według Husserla, rzeczy nie mają się bynajmniej tak, jak gdybyśmy 

mieli do czynienia z dualizmem opozycyjnych biegunów: zmiennego Lebensweltu 

oraz ahistorycznych i niezmiennych praw rozwoju nauki. Świat przeżywany jako 
podstawa każdej definicji relacji człowieka do świata jest raczej zawsze aktem po-

znawczym, jest ukształtowanym przez człowieka, praktycznym środowiskiem. 

Niewątpliwie w korzystniejszym położeniu wobec mitu radykalnego początku 

                                                             

12 Por. Edmund Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie (1936). Husserliana, t. 6 (Den Haag: Springer, 1954). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

372 

 

i świata przeżywanego jako absolutnej naiwności13 znajdują się ujęcia, które na-

wiązują do Plessnerowskiej teorii „ekscentrycznej pozycjonalności“ oraz wszyst-

kie pokrewne koncepcje otwartości ludzkiego istnienia (po Blochowską antropo-
logię „jeszcze-nie-świadomego“). Chodzi w nich bowiem o to, by w zmienności 

procesu historycznego odnaleźć trwałą pozycję, a nie o to, by odkryć wyspę 

niewinnosci. Granice oddzielające rzekomo ahistoryczny świat przeżywany 
od ukształtowanego przez człowieka socjokulturowego środowiska są niezwykle 

płynne. Dany z góry naturalny świat, który przyswaja sobie człowiek, stapia się 

z światem historycznie inkarnowanych projektów sensu. 
Za Giovannim Leghissa i Michaelem Staudiglem możemy nawet mówić 

o „historycznej strukturze świata przeżywanego“, o której piszą wspomniani au-

torzy w swoim wstępie do tomu Lebenswelt und Politik14. Do tej tezy mogła na-

wiązać kontynuacja fenomenologii zaproponowana przez Alfreda Schütza i Tho-
masa Luckmanna. 

 

 

2 

 

W tej mierze, w jakiej fenomenologia chce oświecić nauki odnośnie do tego, 
że nie istnieje absolutnie bezstronny i przednaukowy „byt w sobie“ natury, a to, 

co jawi się jako „naturalne“, wynika z bezrefleksyjnej habitualizacji, tak Haberma-

sowski Lebenswelt może być „oglądany tylko a tergo“15. Z tego powodu Haberma-
sowi chodzi o refleksyjne procesy wymiany między naukową racjonalnością a co-

dziennym światem – a formułując to prościej: o recepcję i akceptację nauki oraz 

o naukową racjonalizację form życia. Albowiem we współczesnych 
społeczeństwach – coraz bardziej unaukowionych, zależnych od technologii Le-
benswelt i nauka wchodzą coraz bardziej w relację wzajemnej korelacji. Tech-

niczno-naukowy postęp staje się problemem, gdy zużywa zasoby świata przeży-

wanego, niczym właściwie ich nie zastępując i nie wyrównując strat. Przeciwnie, 
                                                             

13 Na tę sprzeczność zawartą w ujęciu Lebensweltu, która przejawia się w konstrukcie regresu do 

absolutnego początku, wskazał Ernst Wolfgang Orth; por. tenże, „Sozialwissenschaften zwischen Meta-

physik und Beschreibung. Möglichkeiten und Grenzen der Phänomenologie bei der Bestimmung des 

Menschen”, Man and World, 1989, nr 22: 133 i n. 
14 Lebenswelt und Politik, 10. 
15 Jürgen Habermas, Filozoficzny dyskurs nowoczesności, tłum. Małgorzata Łukasiewicz 

(Kraków: Universitas, 2000), 339. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

373 

 

technika – jak pokazał Blumenberg w swojej teorii świata przeżywanego – może 

sama stać się częścią bezrefleksyjnego Lebensweltu16. Chodzi o nieprzerwany pro-

ces generowania sensu. Na przykładzie nowych technologii informatyczno-ko-
munikacyjnych możemy udokumentować wzajemną zależność nauki i świata 

przeżywanego. To, czy i w jakiej mierze nowe medium okaże się skuteczne i po-

zyska nie tylko odbiorców, lecz zainicjuje dalsze zastosowania, zależy od „nego-
cjacji“ pomiędzy technicznym medium a społecznymi praktykami17. Istnieje 

„współdana [...] całość, która z góry określa tożsamości oraz realizowane w świe-

cie przeżywanym projekty grup i jednostek“18 i o tyle działa ona prerefleksyjnie, 
co jednak nie znaczy, że znajdujące się niejako „za plecami“19 aktorów społecz-

nych zasoby Lebensweltu same nie są historyczne czy kulturowe. Lebenswelt jest 

raczej jedynie „miejscem transcendentalnym.“20 W rzeczywistości świat ten przyj-

muje konkretne formy konwencji językowych i wzorców interpretacyjnych, które 
w każdym akcie poznawczym i działaniu stanowią „wiedzę ukrytą w tle“. Dlatego 

Habermas przezezwycięża w „quasi-transcendentalny“ sposób (pozorną) sprzecz-

ność Husserlowskiego ujęcia Lebensweltu. Tak samo jak dla Wittgensteina język 
służy do wyartykułowania doświadczenia, które jako takie pozostaje zawsze poza 

sferą komunikacji, tak dla Habermasa nie istnieje nie dający się zakomunikować 

świat przeżywany, który ulatniałby się wchwili, gdy próbujemy go przełożyć na 
język, niemniej jednak tworzy on horyzont każdej komunikacji: „działanie komu-

nikacyjne jest uzależnione od kontekstów sytuacyjnych, które z kolei są wycin-

kami świata życia uczestników interakcji“21. W tym sensie Habermas powołuje się 
na Wittgensteina na początku drugiego Rozważania wtrąconego swojej Teorii 
działania komunikacyjnego22. Zamiast być mniej lub bardziej bezczasowym od-

                                                             

16 Por. Hans Blumenberg, Theorie der Lebenswelt, red. Manfred Sommer (Berlin: Suhrkamp, 

2010), 206 i n. 
17 Por. Gérald Raulet, „Neue Medien, neue Offentlichkeit?”, w: Wolfgang Hoffmann-Riem 

i Thomas Vesting (red.), Perspektiven der Informationsgesellschaft (Hamburg: Hans-Bredow-Institut, 

1995), 34 i n. 
18 Tamże. 
19 Zwrot ukuty przez Habermasa, który zyskał szczególną popularność. 
20 Jürgen Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2, tłum. Andrzej M. Kaniowski (War-

szawa: PWN, 2002), 223–224. 
21 Tenże, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1, tłum. Andrzej M. Kaniowski (Warszawa: PWN, 

1999), 463. 
22 Tenże, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2, 211. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

374 

 

niesieniem historycznie minionego, przednowoczesnego porządku, świat przeży-

wany składa się z wiedzy ukrytej w tle, o której Wittgenstein pisze w rozprawce 

O pewności, a która stanowi podstawę każdej efektywnej komunikacji. Nie jest 
przypadkiem, że nawet w paralelnych teoriach, jak na przykład u Luckmanna, 

Weberowski „typ idealny“ stanowi zapalny punkt krytyki23. We wszystkich tych 

przypadkach chodzi o artykulację tego, co ogólne i szczegółowe – a dokładniej, 
o artykulację transcendentalnej konstrukcji sensu i uwzględnienie pojedynczych 

przypadków, które bynajmniej nie dotyczą zastosowania, lecz są raczej typowe dla 

samej zależności konstrukcji sensu od świata przeżywanego. O tyle też pojęciowa 
para system/Lebenswelt ma dokładnie taką samą jedynie „idealnotypiczną“ waż-

ność jak para pojęciowa wspólnota/społeczeństwo, która się z nią przecina, choć 

nie pokrywa się z nią całkowicie.  

Chociaż teoria Habermasa pozbyła się balastu materializmu historycznego, 
nadal pozostaje na wskroś filozofią dziejów, ponieważ opiera się na dynamice ra-

cjonalizacji zasobów świata przeżywanego i rozwija zorientowaną na historiozofię 
metateorię teorii społeczeństwa, która jako taka nie bez racji może wysunąć rosz-
czenie, że występuje jako namiestnik teorii krytycznej społeczeństwa. 

Każda gra językowa jest aktem, który wyraża w języku to, co niewypowia-

dalne w wiedzy ukrytej w tle: każdy potoczny akt mowy zawiera refleksyjne od-
niesienia do tego, co niewypowiedziane i równocześnie jest zracjonalizowanym 

przekładem tego, co niewypowiadalne. „Lebenswelt jest osobliwą rzeczą, która 

rozpada się i znika na naszych oczach, jak tylko chcemy go ująć we fragmentach. 
Lebenswelt funkcjonuje z uwagi na procesy komunikacyjne jako zasób tego, co 

wnika w wyartykułowane językowo wyrażenia; ale w momencie, gdy owa ukryta 

w tle wiedza wnika w komunikację, gdy staje się wyartykułowaną wiedzą, a tym 
samym daje się krytykować, zatraca swój charakter pewności, charakter tła i nie-

podważalności, który mają struktury świata przeżywanego dla swoich uczestni-

ków“24. Na tym polega Habermasowska dialektyka racjonalizacji25. O tyle też du-

alizm systemu i świata przeżywanego jest niedającym się utrzymać uproszcze-
niem, a mianowicie już choćby z tego prostego powodu, że Lebenswelt, który zo-

stał przyporządkowany sferze komunikacji, jako taki pociąga za sobą wyjaśnienie, 

                                                             

23 Por. Thomas Luckmann, Lebenswelt, Identität und Gesellschaft (Konstanz: UVK, 2007). 
24 Jürgen Habermas, Die neue Unübersichtlichkeit (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985), 186. 
25 Por. Gérard Raulet, „Singuläre Geschichten und pluralische Ratio”, w: Jaucques Le Rider 

i Gérald Raulet (red.), Verabschiedung der (Post-)Moderne  (Tübingen: Gunter Narr, 1986), 286 i n. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

375 

 

usprawiedliwienie, krótko racjonalizację. Właśnie ujęzykowienie świata przeży-

wanego zaprzecza z góry jego rzekomej dziewiczości. Jak ujął to precyzyjnie Wal-

denfels, Lebenswelt jest u Habermasa „komplementarny wobec działania komu-
nikacyjnego“.26 Świat przeżywany „jawi się jako horyzont, w którym zachodzi po-

rozumienie, jak rezerwuar samooczywistości, przyjmowanych z góry przekonań, 

jako potencjał wiedzy, z którego kultura czerpie swoje tradycyjne wzorce inter-
pretacyjne.“27 O tyle jest on równocześnie tematyzowany i  poddawany racjonali-

zacji przez komunikacyjne działanie. Tym samym jego zanik zachodzi w różnych 

horyzontach, które są w nim powiązane: tematyzacji nigdy nie podlega Lebenswelt 
jako całość, lecz zawsze tylko jego część: wycinki, które podlegają rozmaitym kry-

teriom – prawdy, sprawiedliwości, szczerości - w zależności od tego, czy chodzi 

o fakty, społeczne relacje, czy przeżycia. Podczas gdy Waldenfels trzyma się 

w  swojej interpretacji tego, że Lebenswelt pozostaje obecny w tle, ponieważ bez 
rezerwuaru ofert sensu komunikacja przebiegałaby tylko na jałowym biegu w ra-

mach czysto proceduralnej racjonalności, my możemy przyjąć raczej założenie, że 

Lebenswelt stopniowo ulatnia się: na jego miejsce wkracza relatywność historycz-
nego świata. W modelu Habermasa to rozróżnienie ma służyć temu, by oddać 

sprawiedliwość rozmaitym modalnościom racjonalności, by wcielić inność i róż-

norodność w koncepcję racjonalności, nie otwierając drzwi historycznemu roz-
miękczaniu i rozmazywaniu rozumu.28 Ta desubstancjalizacja rozumu jest sama 

w sobie bez wątpienia zyskiem: uniemożliwia zrównanie rozumu z panującymi 

opiniami i tradycją, co oznaczałoby utratę racjonalności. „W im mniejszym stop-
niu rozstrzygnięcie spornych przypadków zostaje pozostawione władzy utrwalo-

nych tradycji i w im większym stopniu obciążeni są nim sami uczestnicy, tym bar-

dziej racjonalnie wypada to rozstrzygnięcie“.29 Utwierdzenie i utrzymanie uczci-
wej wymiany w politycznej sferze publicznej byłoby niejako tym samym, co „świat 

przeżywany drugiego porządku“ – „posttradycyjny Lebenswelt“. Nasuwa się jed-

nak pytanie, czy świat ten stawi opór sferze praxis. Albowiem napotyka on pro-

blem normatywności: nie ma żadnego podmiotu dziejów, który jako nosiciel idei 
sprawiedliwego społeczeństwa mógłby przynajmniej ręczyć za uzasadnienie takiej 

normatywności. Dlatego jest wysoce wątpliwe, czy gwarancja uczciwego 

                                                             

26 Bernhard Waldenfels, In den Netzen der Lebenswelt (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985), 95. 
27 Tamże, 95 i n.  
28 Tamże, 117. 
29 Tamże, 96. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

376 

 

postępowania – to znaczy komunikacyjny odpowiednik legitymizacji jako jako 

metoda Luhmanna – może wystarczyć. 

 W tym kontekście pozycja Luhmanna jest o wiele bardziej realistyczna. Lu-
hmann już wcześnie doszedł do zrozumienia tego, że również systemy funkcjo-

nalne są systemami komunikacyjnymi. W teoretycznym klimacie lat 70-tych od-

była słynna debata Luhmanna z Habermasem, czego świadectwem jest jego przy-
czynek do dyskusji na temat sensu w socjologii30. Systemy mogą tworzyć i repro-

dukować jedynie za pośrednictwem komunikacji, ponieważ w istocie przekazują 

i opracowują struktury sensu31. Społeczeństwa posiadają semantykę, która składa 
się z zespołu środków lub form, za pomocą których obdarzają sensem możliwości, 

a przez to określają przeżycia i działania. Niektórym z tych form nadawania sensu 

Luhman poświęcił nawet badania, które spotkały się z dużym zainteresowaniem, 

ponieważ odnosiły się nieoczekiwanie do takich obszarów życia jak miłość czy na-
miętność32. W obszarze intymnych relacji miłość odgrywa podobną rolę do tej, 

jaką odgrywa pieniądz w systemie ekonomicznym, władza w  systemie politycz-

nym lub prawda w systemie naukowym. Nawiązując do Talcotta Parsonsa Luh-
man zmierza do tego, by zrównać funkcję i komunikację, podczas gdy Habermas 

postrzega komunikację zarazem jako antropologiczny paradygmat. Podczas gdy 

systemy, jak ujmuje je teoria systemów, dążą do redukcji złożoności i pełnią funk-
cję odciążającą, teoria społeczna musi uwzględnić złożoność społecznego świata, 

który teoria systemów postrzega jedynie jako „otoczenie“. Luhmann proponuje, 

aby ująć same dyskusje jako systemy, a przy tym wykluczyć postulat, że powinny 
one dążyć do konsensu33. Według niego, w dyskusji nie zawiera się żadna we-

wnętrzna logika, która z konieczności zmierzałaby do telosu zgody. Dyskusja do-

ciera do swojego końca tam, gdzie zostaje przerwana przez reguły społeczne a nie 
z powodu reguł logicznych bądź semantycznych. Habermas uznaje natomiast za 

nieodzowne porozumienie co do tych norm, ponieważ „bez normatywnego tła 

rutyn, ról, socjokulturowo wyuczonych form życia, krótko: bez konwencji, [...] 

                                                             

30 Niklas Luhmann, „Sinn als Grundbegriff der Soziologie”, w: Jürgen Habermas, Niklas Luh-

mann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1971), 25–101. 
31 Tenże, Funktionen und Folgen formaler Organisation (Berlin: Duncker & Humblot, 1964), 190. 
32 Tenże, Liebe als Passion (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982). 
33 Tenże, „Systemtheoretische Argumentationen. Eine Entgegnung auf Jürgen Habermas“, w: Ha-

bermas, Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 330 i n. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

377 

 

pojedyncze działanie pozostaje nieokreślone“34. Luhmann wychodzi od tego, że 

społeczny świat, jaki prezentuje realność Lebensweltu, jest raczej zakłócającym 

szumem tła, od którego logika postępowania systemów próbuje się uwolnić. Przy 
tym wszystkim Habermas jest świadomy tego, że w momencie, w którym empi-

ryczne zaplecze świata przeżywanego zostaje ujęzykowione, problematyczna staje 

się niejawna wstępna wiedza. Wiedza ta zostaje „wystawiona“ na ryzyko w po-
dwójnym znaczeniu: mianowicie zostaje ujawniona, a jednocześnie zdana na po-

rządek, w którym traci swój niepodważalny charakter oczywistości35. Dokładnie 

w tym punkcie pojawiają się zniekształcenia. Jeśli jednak „działanie komunika-
cyjne“ jest zależne od przekładu, eksplikacji i racjonalizacji potencjalnej wiedzy, 

a to znaczy również – od zniekształceń, które się z tym wiążą, teoria działania ko-

munikacyjnego musi rozgrywać rzeczywiste formy interakcji nie tylko na płasz-

czyźnie filozoficznej, lecz również socjologicznej, ponieważ „idealny konsens“ jest 
zawsze przeniknięty i urzeczywistniony przez konsens empiryczny. Ponieważ rze-

czywistość społecznych interakcji jako taka stanowi materię i formę racjonalno-

ści36, ta powinna interesować się konkretnymi formami interakcji i od nich zaczy-
nać. Jednakże odnosi się wrażenie, że nie tylko teoria systemów, ale również Ha-

bermasa teoria racjonalizacji nie spełniają tego wymogu. 

 

 

3 

 
Jeśli bezkompromisowo wyciągniemy konsekwencje z Habermasowskiego 

ujęcia relacji między Lebensweltem a „systemem“ (to znaczy systemami władzy, 

administracji i finansów), wtedy nie będziemy mogli przyjąć żadnego normatyw-
nego momentu, który chroniłby przed przeobrażeniami procesu racjonalizacji. 

Normatywny konsens, którego wymaga społeczna integracja, musi być odzyskany 

z „kruchych sieci“37 dominujących gier językowych. Problem, o który mi teraz 

chodzi, polega na tym, że w określonych historycznych konstelacjach wiedza 
                                                             

34 Jürgen Habermas, „Was heisst Universalpragmatik? (1976),” w: Vorstudien und Ergänzungen 
zur Theorie des kommunikativen Handelns (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984), 397 i n. 

35 Tenże, Teoria działania komunikacyjnego, t. 2, 720. 
36 Por. Gérard Raulet, „Critique de la raison communicationnelle”, w: Christian Bouchind-

homme i Rainer Rochlitz (red.), Habermas, la raison, la critique (Paris: Editions du Cerf, 1996), 100–

102. 
37 Habermas, Filozoficzny dyskurs nowoczesności, 404. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

378 

 

ukryta w tle reaktywnie wysuwa się na pierwszy plan i prezentuje się tak, jak gdyby 

była dana z góry na wieczność i jak gdyby utrzymywała rzekomo źródłowy, wią-

żący charakter. Relacja między Lebensweltem a racjonalizacją obraca się w swoje 
przeciwieństwo – na złość Habermasowskiej koncepcji komunikacji – i przebiega 

tak, jak gdyby mogła dać jeszcze rzeczywiste preracjonalne, przedpolityczne opar-

cie. W obliczu takiego „regresu do świata przeżywanego“, który postuluje nie-
tkniętą naiwność, Hans Blumenberg mówił o „nieporozumieniu względem Le-
bensweltu“.  

Nawet nostalgia za światem chronionym przed racjonalizacją jest w istocie 
reaktywna, nie apolityczna, lecz antypolityczna. Ta nostalgia ma udział w odpoli-

tycznieniu publicznej przestrzeni. Podczas gdy publiczna przestrzeń była pasem 

transmisyjnym pomiędzy przeżytym światem i racjonalizacją, jej zasadnicze usu-

nięcie przez technokratyzację administracji współwystępowało z prywatyzacją 
przestrzeni publicznej: lobby oblegają administrację i wkraczają w miejsce legisla-

cyjnej władzy woli ludu, tak że protesty muszą wybierać inne kanały aniżeli te, 

które realizują demokratyczną dynamikę. W Strukturalnych przeobrażeniach 
sfery publicznej Habermas pokazał, że po dynamice parlamentarnej następuje co-

raz bardziej odpolityczniona forma politycznej jawności. Moim zdaniem konty-

nuacja jego rozważań w Faktyczności i obowiązywaniu38 oraz jego udział w ame-
rykańskiej debacie na temat komunitaryzmu należy rozumieć jako następstwa 

tego ustalenia. Również dla Habermasa demokracja nie wybiera już drogi parla-

mentarnej reprezentacji. „Polityczna sfera publiczna“ przyjęła formę grup intere-
sów, zrzeszeń i temu podobnych instytucji, które „oblegają“ państwo, by przekro-

czyć „śluzę“ prawa39.  

Teraz jednak odpolityczniona sfera publiczna stała się w znacznej mierze me-
dialną sferą publiczną i w tej właśnie mierze zakorzenia się społecznie i podlega 

politycznej instrumentalizacji. Nie ma odwrotu. Lebenswelt nie jest wspólnotą, 

którą Tönnies i jeszcze Plessner mogli przeciwstawiać społeczeństwu, ponieważ 

sam został zupełnie „skolonizowany“ przez technikę i naukę (ponownie nawiązu-
jemy do słownictwa Habermasa). Obecnie mamy natomiast do czynienia, by użyć 

formuły Ilji Srubara, z „wytwarzaną przez kulturę masową transcendencją, która 

                                                             

38 Tenże, Faktyczność i obowiązywanie. Teoria dyskursu wobec zagadnień prawa i demokratycz-
nego państwa prawnego, tłum. Adam Romaniuk, Robert Marszałek (Warszawa: Wydawnictwo Nau-

kowe SCHOLAR, 2005). 
39 Gérard Raulet, Apologie de la citoyenneté  (Paris: Editions du Cerf, 1999), 105–114. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

379 

 

immanentnie zawiera się w codzienności“40. Byłoby naturalnie fałszem interpre-

towanie Habermasa tak, jak gdyby opozycyjna para system/Lebenswelt i – na 

pierwszy rzut oka – przyporządkowanie komunikacji do Lebensweltu, które zao-
strza tę opozycję, byłyby wyrazem jakiejś nostalgii za bezpiecznymi warunkami 

życia. Nostalgia ta nie dałaby się pogodzić z teorią racjonalizacji, która leży u pod-

łoża jego zaangażowania w „niedokończony projekt nowoczesności“. To nasuwa 
pytanie o jej analityczny potencjał, to znaczy o jej powiązanie konkretnymi bada-

niami socjologicznymi. Ta sama wątpliwość, względnie ten sam dezyderat dotyczy 

zresztą również Honnetha, ponieważ bezpośrednia oczywistość potrzeby uznania 
nie chroni jego stanowiska przed niedostatkiem badań analitycznych. 

Analityczny potencjał opozycji system/Lebenswelt Habermas wypróbował 

w nader istotnym kontekście, który musimy tutaj koniecznie przypomnieć. Opu-

blikowany w 1979 tekst Stichworte zur geistigen Situation der Zeit przedstawia 
dość mroczny obraz politycznych stosunków i ideologicznych zasobów w czasach, 

które ex post określić możemy jako przejście do postindustrialnej, względnie post-

modernistycznej formacji społeczeństwa. Habermas piętnuje w nim upowszech-
niające się rozumienie stanu normalizacji, zgodnie z którym, „kryzysy świadomo-

ści i motywacji nie są kryzysami, zakłócenia socjalizacji nie są zakłóceniami, spry-

watyzowane, to znaczy przesunięte do sfery psychicznej konflikty nie są konflik-
tami, słabości politycznej kultury nie są słabościami, erozja systemów wartości nie 

jest erozją, naruszenia konstytucji nie są naruszeniami konstytucji, lecz jedynie 

lewicowym urojeniem wzmocnionym przez oddziaływanie mediów“41. Ze swojej 
strony konstatuje natomiast „wyjałowienie komunikacyjnych potencjałów Le-
bensweltu“. Działania, które realizowane są poprzez media pieniądza, władzy i ad-

ministracji, usamodzielniają się wobec tradycyjnego układu życiowych związków 
i marginalizują w coraz większym stopniu formy społecznej integracji, które za-

leżą od wartości, norm i komunikacyjnie osiągniętej zgody. „Nakładanie się form 

ekonomicznej i administracyjnej racjonalności na obszary życia, które podpo-

rządkowane są intuicjom moralno- i estetycznie-praktycznej racjonalności, pro-
wadzi do swojego rodzaju kolonializacji świata przeżywanego“42. Akurat w tym 

                                                             

40 Ilja Srubar, „Das Politische und das Populäre. Die Herstellung alltagsimmanenter Transzendenz 
durch die Massenkultur,” w: Lebenswelt und Politik, 229–243. 

41 Jürgen Habermas, Stichworte zur „Geistigen Situation der Zeit“ (Frankfurt am Main: Suhr-

kamp, 1979), 18. 
42 Tamże, 28. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

380 

 

kontekście pojawiają się fenomeny, które Habermas z zasady uznaje za niemal 

„surrealistyczne“ i wobec których pod koniec lat 70., jak my wszyscy, pytał jeszcze, 

czy „stanowią one tylko przejaw regresu“, czy są to raczej ruchy eksperymentator-
skie (Suchbewegungen)43, to znaczy czy można na nich opierać nową relację mię-

dzy teorią a praktyką. Chodzi o „procesy odróżnorodnienia“ i „symbiotyczne 

formy“ w praktyce życia codziennego, których ambiwalencje budzą na pierwszy 
rzut oka wątpliwości: „autonomistyczne ruchy, które rodzą się w etnicznych, kon-

fesjonalnych, regionalnych konfliktach“44, alternatywne projekty, które – jak ruch 

feministyczny – nawiązują do historycznego ruchu emancypacyjnego, niemniej 
jednak zaczynają być częściowo partykularne lub – jakbyśmy dzisiaj powiedzieli – 

„komunitarystyczne“, słowem są wiązką krytycznych, często heterogenicznych 

potencjałów, które „nie dają się zorganizować“. Oto wypowiedź, którą jestem 

skłonny interpretować w kategoriach ściśle marksistowskich: te ruchy nie są w sta-
nie zorganizować na tyle silnego protestu, aby powstrzymać erozję normatywnych 

zasobów świata przeżywanego i stać się alternatywnym źródłem normatywności. 

Dlatego też uzasadnione a priori wymogi grup interesów przyjmują z ko-
nieczności neo-populistyczne formy, kiedy nie są uznawane przez tradycyjną, de-

mokratyczną dynamikę, chociaż są integralnym składnikiem społeczeństwa oby-

watelskiego. Ryzykując wywołanie szoku, nie dostrzegam żadnej strukturalnej 
różnicy między żądaniami zwolenników Front National, którzy lgną do przesta-

rzałego światoobrazu a komunitarystycznymi żądaniami, których źródłem są de-

ficyty w integracji. Dokładnie dlatego ruchy te spotykają się razem przy urnach 
wyborczych, co ponownie mogliśmy zauważyć w wyborach samorządowych 

w  kwietniu 2014, a czego ilustracją krótko przedtem były nader groteskowe epi-

zody protestów bretońskich „czerwonych beretów“ przeciwko opłatom na rzecz 
ekopodatku dla transportu ciężarowego. Jedynym pozytywnym aspektem, który 

można odnaleźć w neo-populistycznych rewoltach i zainscenizowanym przez nie 

oburzeniu, jest ożywienie „motłochu“. Medialnym motłochem jest (choć brzmi to 

szokująco) lud, będący jednocześnie najsłabszym i najsilnejszym elementem „sys-
temu“. Jeśli chcielibyśmy poddać dokładnej analizie artykulację potrzeb tego me-

dialnego motłochu za pomocą pokrewnych mu pojęć, to kategoria Lebensweltu 

                                                             

43 Tamże, 35. 
44 Tamże, 24 i n. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

381 

 

okaże się dobrym punktem wyjścia dla uzasadnienia teorii populizmu. Neopopu-

lizm jawi się jako przeciwieństwo ożywienia wspólnoty: jako syndrom nieodpar-

tego zużycia zasobów świata przeżywanego. 
 

Z języka niemieckiego przełożył Rafał Michalski 

 

 

 
Bibliografia 

 

Bermes, Christian. „Lebenswelt (1836-1936). Von der Mikroskopie des Lebens zur Inszenie-
rung des Erlebens”. Archiv für Begriffsgeschichte, 2002, nr 44: 175–197. 

Gniazdowski, Andrzej. „Die Krisis des europäischen politischen Bewusstseins und die trans-
zendentale Phänomenologie”. W: Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phänomeno-
logie nach Husserl, red. Giovanni Leghissa, Michael Staudigl, 67–90. Würzburg: Königs-

hausen & Neumann, 2007. 
Habermas, Jürgen. „Was heisst Universalpragmatik? (1976)”. W: Jürgen Habermas, Vorstudien 

und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 353–440. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 1984.  

Habermas, Jürgen. Die neue Unübersichtlichkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985. 
Habermas, Jürgen. Faktyczność i obowiązywanie. Teoria dyskursu wobec zagadnień prawa 

i demokratycznego państwa prawnego. Tłum. Adam Romaniuk, Robert Marszałek. 
Warszawa: Wydawnictwo Naukowe SCHOLAR, 2005. 

Habermas, Jürgen. Filozoficzny dyskurs nowoczesności. Tłum. Małgorzata Łukasiewicz. 

Kraków: Universitas, 2000. 
Habermas, Jürgen. Teoria działania komunikacyjnego, t. 1. Tłum. Andrzej M. Kaniowski. 

Warszawa: PWN, 1999. 
Habermas, Jürgen. Teoria działania komunikacyjnego, t. 2. Tłum. Andrzej M. Kaniowski. 

Warszawa: PWN, 2002. 
Habermas, la raison, la critique, red. Rainer Rochlitz. Paris: Editions du Cerf, 1996. 

Hermann Lübbe, Hermann. Religion nach der Aufklärung. Graz: Styria, 1986. 
Husserl, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie (1936), Husserliana, t. 6. Den Haag: Springer, 1954. 
Lebenswelt und Politik. Perspektiven der Phänomenologie nach Husserl, red. Giovanni 

Leghissa, Michael Staudigl. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007. 

Luckmann, Thomas. Lebenswelt, Identität und Gesellschaft. Konstanz: UVK, 2007. 
Luhmann, Niklas. „Sinn als Grundbegriff der Soziologie”. W: Jürgen Habermas, Niklas Luh-

mann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 25–38.  Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 1971. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

382 

 

Luhmann, Niklas. Liebe als Passion. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982. 

Luhmann, Niklas. Funktionen und Folgen formaler Organisation. Berlin: Duncker & Humblot, 
1964. 

Marquardt, Odo. Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 1973. 

ProtoSoziologie im Kontext. Lebenswelt und System in Philosophie und Soziologie, red.  Preyer 

Gerhard, Georg Peter, Alexander Ufig. Würzburg: Konigshausen & Neumann, 1996. 
Raulet, Gérard. „Singuläre Geschichten und pluralische Ratio”.  W: Verabschiedung der 

(Post- )Moderne, red. Jacques Le Rider, Gérard Raulet, 275–292. Tübingen: Gunter Narr, 
1986. 

Raulet, Gérard. „Zur Kritischen Theorie Europas”. Mesotes. Zeitschrift für philosophischen 
Ost-West-Dialog, 1993, nr 2: 184–187.  

Raulet, Gérard. „Neue Medien, neue Offentlichkeit?”. W: Perspektiven der Informationsgesell-
schaft, red. Wolfgang Hoffmann-Riem, Thomas Vesting, 31–46. Hamburg: Hans-Bre-

dow-Institut, 1995. 
Tawnt, Peter, „‘Unsere europäische Not’ – Sokrates bei Husserl und Patocka”. W: Lebenswelt 

und Politik. Perspektiven der Phänomenologie nach Husserl, red. Giovanni Leghissa, Mi-

chael Staudigl, 33–48. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2007. 
Thomas, Peter Martin, Marc Calmbach. Jugendliche Lebenswelten: Perspektiven für Politik, 

Pädagogik. Berlin/Heidelberg: Springer, 2013. 
Waldenfels, Bernhard. In den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985. 

 
 

Summary 

 
Lifeworld as a politically relevant notion 

 
The semantic field of the notion of the “lifeworld” extends onto ontology (“being-in the-

world”), anthropology biology, life sciences in general, as well as sociology. Meanwhile, how-
ever, is another, journalistic and inflationary, usage of the term spread in everyday life, which 

in a way confirms its informal, “lifelike” character. This is both a strength and a weakness. That’s 
exactly why the Husserlian notion has been accused of being vague or downright contradictory. 

Indeed, it means a horizon of horizons, and in every instance a personal horizon, one of my 
own, which connects me, in my being-here, with the horizons of others. 

The present text departs from the observation that the Husserlian notion involves since 
the beginning a culture-critical as well as a science-critical potential, and that the appearance of 
direct obviousness that is so typical of the reference to the lifeworld quickly turns out a reaction 

to a crisis, and specifically a loss of transparency. It attempts to examine the relation between 
the notion of the lifeworld to politics and tests its analytical usefulness. 

 
Keywords: lifeworld, politics, Husserl, Habermas, Luhmann 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34



Gérard Raulet, Lebenswelt jako pojęcie kluczowe dla polityki 

 

383 

 

 

Zusammenfassung 
 

Lebenswelt als politisch relevanter Begriff 
 
Das semantische Feld des Lebensweltbegriffs dehnt sich auf Ontologie („In-der-Welt- 

Sein“), Anthropologie, Biologie, Naturwissenschaften überhaupt, sowie auf Soziologie aus. 
Mittlerweile ist aber auch ein inflationärer journalistischer Gebrauch festzustellen, der gleich-

sam den umgangssprachlichen, „lebensweltlichen“ Charakter des Lebensweltbegriffes bestätigt. 
Dies macht zugleich seine Stärke und seine Schwäche aus. Dem originären Husserl’schen Le-

bensweltbegriff selbst hat man deshalb seine Verschwommenheit oder gar Widersprüchlichkeit 
vorgeworfen, bezeichnet er doch einen Horizont von Horizonten – und zudem einen jeweils 

persönlichen, den meinigen, der mich in meinem Hier-Sein mit den Horizonten anderer Men-
schen verbindet. 

Von der Beobachtung ausgehend, dass der Husserl’sche Begriff von Geburt an sowohl 
wissenschafts- als auch kulturkritisch beladen ist und dass der Schein unmittelbarer Selbstver-
ständlichkeit, mit der auf die Lebenswelt verwiesen wird, sich rasch als Reaktion auf eine Kri-

sensituation – nämlich auf einen Verlust der Übersichtlichkeit – entpuppt, wird im folgenden 
Aufsatz versucht, das Verhältnis des Lebensweltbegriffs zur Politik und seine analytische 

Brauchbarkeit zu hinterfragen. 
 

Schlüsselworte: Lebenswelt, Politik, Husserl, Habermas, Luhmann 
 

 
Information about Author: 

 

GÉRARD RAULET, Professor, Paris-Sorbonne University, France; e-mail: gerard.raulet@ paris-
sorbonne.fr 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/02/2026 20:45:34

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

