
  

 

159 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 40 (2025) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2025.40.159-180  

 
Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 
Marek Szymański 

Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej  
e-mail: marek.szymanski@mail.umcs.pl 

 https://orcid.org/0000-0003-3233-2678 

 

W artykule podjęto próbę identyfikacji głównych kierunków rozwoju symbolu wadźry 
w buddyzmie przedtantrycznym. By osiągnąć ten cel, dokonano krytycznej syntezy rezultatów 
współczesnych badań i uzupełniono ją odniesieniami do wybranych tekstów źródłowych. Wy-
daje się, że w buddyzmie przedtantrycznym wadźra rozumiana jako piorun stała się przede 
wszystkim symbolem zdolności do odparcia wszelkiego zła intencjonalnego czy moralnego, zaś 
wadźra identyfikowana z diamentem reprezentowała głównie uniezależnienie się od zła natu-
ralnego (obejmującego własne złe skłonności). Te dwie linie rozwojowe zbiegły się w symbolu 
wadźry charakterystycznym dla buddyzmu tantrycznego. 

 
Słowa kluczowe: wadźra, piorun, diament, Wadźrapani, skupienie przypominające dia-

ment (vajropama-samādhi), ciało (stanowiące) diament (vajra-kāya) 
 
 
 

Wadźra (sanskr. vajra) jest jednym z najważniejszych symboli buddyzmu 
tantrycznego. Typowa wadźra w tantryzmie to krótki i prosty pręt z dwoma sy-
metrycznymi układami kabłąków-zębów na jego końcach oraz z uchwytem-prze-
wężeniem pośrodku (funkcjonują różne warianty tego podstawowego modelu)1. 

                                                           
1 Na temat wariantów wadźry stosowanych w Tybecie i ich symboliki zob. Robert Beer, 

The Encyclopedia of Tibetan Symbols and Motifs (Boston: Shambhala Publications, 1999), 234–
243. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

160 

 

W tantrycznym buddyzmie wadźra pełni m.in. funkcję nadprzyrodzonej broni, 
atrybutu postaci otaczanych czcią, rytualnego akcesorium oraz motywu potwier-
dzającego sakralny charakter przedmiotów, miejsc i sytuacji. O szczególnej roli 
wadźry w buddyzmie tantrycznym świadczy m.in. wyniesienie bodhisattwy 
Wadźrapaniego (Vajrapāṇi, dosł. „Z wadźrą w ręku”) do rangi jednej z najważ-
niejszych postaci panteonu. 

Symbol wadźry w buddyzmie tantrycznym jest rezultatem połączenia dwóch 
tradycyjnych symboli buddyjskich, tj. pioruna i diamentu. Wadźra ma równocze-
śnie posiadać naturę obu tych obiektów. Jej pole semantyczne jest więc określone 
zarówno przez tradycyjne buddyjskie asocjacje związane z piorunem (traktowa-
nym jako nadprzyrodzona broń), jak i przez buddyjską symbolikę minerału eks-
tremalnie twardego i trwałego. Procesy rozwoju symboliki pioruna i symboliki 
diamentu w buddyzmie są ze sobą blisko związane z uwagi na trzy okoliczności: 
1) oba obiekty są określane tym samym sanskryckim słowem vajra2; 2) przypisy-
wana jest im wspólna cecha wyjątkowej twardości; 3) oba symbole odnoszą się do 
wyjątkowego statusu istoty przebudzonej (buddha). Wydaje się, że piorun stał się 
przede wszystkim symbolem zdolności do odparcia wszelkiego zła intencjonal-
nego czy moralnego, zaś diament reprezentował głównie uniezależnienie się od 
zła naturalnego. Przed rozwojem buddyzmu tantrycznego posługiwanie się pio-
runem-bronią przypisywano przy tym nie samej istocie przebudzonej (sądzono, 
że moralna doskonałość wyklucza stosowanie przemocy), ale podległemu jej to-
warzyszowi, który odnosi zwycięstwo nad różnymi nikczemnikami. Wydaje się, 
że można wyróżnić dwa główne konteksty, jeśli chodzi o symbolikę diamentu 
w przedtantrycznym buddyzmie. Może on reprezentować aktywność umysłu, 
która polega na całkowitym i nieodwracalnym wyeliminowaniu złych skłonności 
wcześniej kształtujących sposób funkcjonowania tego umysłu, lub wzniesienie się 
istoty przebudzonej ponad tryb egzystencji przygodnej (typowej dla świadomych 
istot i innych składników kosmosu). W buddyzmie tantrycznym scalono rozpa-
trywane symbole. 

Poniżej naszkicowane zostały linie rozwoju buddyjskiej symboliki pioruna 
i diamentu, które zbiegły się w symbolu wadźry charakterystycznym dla buddy-
zmu tantrycznego. Krótko omówiono również najważniejsze aspekty tej fuzji. 
                                                           

2 Główna nazwa buddyzmu tantrycznego (vajrayāna) odzwierciedla wyjątkową rangę 
symbolu wadźry. Nazwa ta jest tłumaczona, zgodnie ze wskazaną dwuznacznością, jako „Wóz 
Diamentowy” lub jako „Wóz Pioruna”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

161 

 

Wskazano założenia filozoficzne, bez uwzględnienia których semantyczna funk-
cja rozpatrywanych symboli jest trudna do zrekonstruowania. Rozważania zostały 
ograniczone do buddyzmu indyjskiego. 

  
 

Piorun jako broń 
  
Indyjski symbol pioruna jako broni wywodzi się z Rygwedy. Posługiwanie 

się piorunem przypisano tam wedyjskiemu bogowi Indrze. Ów boski wojownik 
dzięki piorunowi był zdolny pokonać demonicznego potwora Wrytrę o akwatycz-
nej naturze (reprezentującej pierwotny chaos). Jego zwycięstwu przypisywano 
funkcję kosmogoniczną. Nadprzyrodzona broń Indry umożliwiła rozdzielenie 
wody i nieba, a tak powstała przestrzeń jest tożsama ze światem, w którym ży-
jemy3. Piorun Indry rozumiano nie tylko jako magiczne narzędzie kreacji ko-
smicznego porządku, ale również jako axis mundi, czyli jako centralny element 
świata, przez który porządek kosmiczny jest podtrzymywany i który łączy czło-
wieka ze świętą mocą, pozwalając oprzeć się czynnikom destrukcyjnym. Liczne 
świadectwa tej drugiej funkcji znaleźć można w późniejszej literaturze wedyjskiej 
i postwedyjskiej, gdzie broń Indry jest utożsamiana z kosmicznym filarem 
(skambha) lub słupem, przy którym zabijano ofiarne zwierzęta (yūpa). Wyobra-
żenia pioruna łączono z ideą pępka świata (omphalos), a uderzenie pioruna koja-
rzono z płodnością4. Broń Indry jest w Rygwedzie zarazem identyfikowana z real-
nym orężem wykonanym z metalu. Kształt tego przedmiotu był rozmaicie inter-
pretowany przez badaczy, ale najprawdopodobniej chodziło o pewnego rodzaju 
maczugę z miedzi, która miała zaostrzoną krawędź i którą można było rzucać5. 

                                                           
3 Mircea Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, t. 1, tłum. Stanisław Tokarski (War-

szawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1988), 143–146. 
4 Laura Giuliano, „Some Considerations on a Particular Vajra Iconography: The 

Skambha, the Yūpa, the Bones of Dadhīca and Related Themes”, Rivista degli Studi Orientali 
81, nr 1–4 (2008): 109–112, 114. 

5 Harry Falk, „Copper Hoard Weapons and the Vedic Vajra”, w: South Asian Archaeology 
1993. Proceedings of the Twelfth International Conference of the European Association of 
South Asian Archaeologists Held in Helsinki University 5–9 July 1993, t. 1, red. Asko Parpola, 
Petteri Koskikallio (Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1994), 196–202; Monika Zin, „Va-
jrapāṇi in the Narrative Reliefs”, w: Migration, Trade and Peoples, Part 2: Gandharan Art, red. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

162 

 

Opinia Moniki Zin, zgodnie z którą broń wedyjskiego Indry to po prostu taka 
maczuga, zaś wszelkie określenia związane z ogniem należy rozumieć metaforycz-
nie, wydaje się iść zbyt daleko6. Opinia ta ignoruje naturę symboli religijnych, 
która dopuszcza tworzenie wyobrażeniowej fuzji obiektów z uwagi na ich funk-
cjonalne podobieństwo. 

W dziedzinie wyobrażeń związanych z bronią Indry ważną rolę odgrywa le-
genda wzmiankowana już w Rygwedzie i znana w różnych wersjach z Mahabha-
raty i puran. Zgodnie z nią do pokonania potwora Wrytry została wykorzystana 
broń sporządzoną z kości wieszcza Dadhići, które osiągnęły niezrównaną ostrość 
i twardość dzięki praktyce ascetycznej (tapas). Moc kumulowaną w kościach 
dzięki ascezie uznawano za szczególną postać żaru czy ognia (tejas). W takiej per-
spektywie akt użycia boskiej broni zachowuje status uderzenia pioruna, ale na 
plan pierwszy wysuwają się związki owego oręża z praktyką religijno-ascetyczną, 
która transformuje i uszlachetnia pewien składnik świata do poziomu niedostęp-
nego nawet bóstwom. Tego rodzaju modyfikacja symbolu prowadziła do rozwoju 
wyobrażeń znanych z Purany Waju. Zgodnie z nimi to bramini, strząsając rytual-
nie wodę przy okazji recytacji mantry Gāyatrī, tworzą każdej nocy broń, która 
spala gigantów chcących zniszczyć słońce7. 

Buddyści przejęli symbolikę pioruna jako broni, adaptując ją do własnych 
wierzeń. Także wyznawcy buddyzmu identyfikowali piorun z orężem o określo-
nym kształcie, ale nadali mu postać symetryczną i wyposażyli w promienie-zęby 
skierowane w różnych kierunkach (ten podstawowy wzorzec realizował się w róż-
nych wariantach). Promienie reprezentowały płomienie, a całość odpowiadała 
greckiemu keraunos. W przekonaniu Zin taki oręż, w przeciwieństwie do broni 
wedyjskiego Indry, był mitologicznym atrybutem bez realnie stosowanego odpo-
wiednika. Przedstawienia wadźry charakterystyczne dla buddyzmu tantrycznego 
wywodzą się z tego wzorca8. 

Twórcy buddyjskich rzeźb z Gandhary wyobrażali sobie jednak wadźrę-broń 
inaczej. Typowy kształt wadźry z Gandhary był przez badaczy porównywany do 

                                                           
Christine Fröhlich (London: The British Academy, The British Association for South Asian 
Studies, 2009), 81, https://doi.org/10.5281/zenodo.253811 (dostęp: 21.08.2025). 

6 Tamże: 73–88. 
7 Giuliano, „Some Considerations”: 115–118. 
8 Zin, „Vajrapāṇi in the Narrative Reliefs”, 81–83. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

163 

 

oszlifowanego kryształu, klepsydry lub szczególnej maczugi. Z innymi buddyj-
skimi przedstawieniami łączy go tylko symetryczna postać i zwężenie w środkowej 
części, stanowiące uchwyt9. Zdaniem Zin, o wyborze takiego kształtu zdecydowało 
skojarzenie pioruna-broni z oszlifowanym kryształem (właśnie w takiej postaci 
przedstawiano kamienie szlachetne), które opiera się na dwuznaczności słowa 
vajra. Ważne w tym kontekście mogło być skojarzenie wadźry-oręża z klejnotem 
(maṇi-ratna), który w nikajach stanowi symbol władzy i cnoty króla-buddysty. 
Wadźra-oręż z Gandhary byłaby więc zaraz piorunem i diamentem10. Natomiast 
Laura Giuliano łączy przypominający klepsydrę kształt wadźry z indyjskimi wy-
obrażeniami axis mundi jako kolumny. Taki wybór ikonograficzny stanowił na-
wiązanie do wedyjskiej interpretacji pioruna Indry. Nadawał wadźrze status sym-
bolu, który integruje różne perspektywy, łącząc buddyjską soteriologię z bramiń-
ską tradycją symboliczną11. W tym kontekście ważny wydaje się związek ognistej 
natury pioruna z wyobrażeniem axis mundi jako filara, który umożliwia światłu 
dostęp do kosmicznych dziedzin. Wyobrażenie takie wykorzystywano w ikono-
graficznych tradycjach z Amarawati i Nagardźunakondy, gdzie reprezentowało 
Buddę jako pośrednika między dziedziną egzystencji sansarycznej a nirwaną12. 
Giuliano wskazuje również, że w niektórych rzeźbach z Gandhary wadźra-broń 
przypomina kość, co stanowi nawiązanie do legendy o Dadhići i przywołuje prze-
konanie o genetycznym związku najpotężniejszego oręża z wysiłkiem ascetyczno-
medytacyjnym. W tej perspektywie wadźra rodzi skojarzenia z doczesnymi szcząt-
kami Buddy jako relikwią o niezrównanej mocy (otaczaną czcią w stupach). Co 
więcej, reprezentuje ona praktykę religijną opartą na nauczaniu Śakjamuniego. 

                                                           
9 John D. LaPlante zdaje się identyfikować pierwotną buddyjską postać wadźry-broni 

z kształtem typowym dla wizerunków z Gandhary (charakteryzuje tę wadźrę jako obustronną 
i czterościenną maczugę o kształcie kości piszczelowej). Kształt ten miał ewoluować przez zwę-
żenie części środkowej, zaostrzenie obu końców, dodanie równoległych promieni na końcach 
i, ostatecznie, rozsunięcie promieni-zębów (ten ostatni krok byłby związany z rozwojem 
wadźrajany). Zob. John D. LaPlante, „A Pre-Pāla Sculpture and Its Significance for the Interna-
tional Bodhisattva Style in Asia”, Artibus Asiae 26, nr 3–4 (1963): 270–272. Zin odrzuciła ten 
schemat, wskazując, że nawet wczesne buddyjskie wizerunki wadźry (pochodzące z Sańci) od-
powiadają wyobrażeniom keraunos (Zin, „Vajrapāṇi in the Narrative Reliefs”, 82). 

10 Tamże, 83–84. 
11 Giuliano, „Some Considerations”: 103–115. 
12 Tamże, 119–120. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

164 

 

Uwalniając adeptów od cierpienia, praktyka ta stanowi zinterioryzowany odpo-
wiednik wedyjskiego słupa ofiarnego13. 

  
 

Użytkownik pioruna-broni 
  
Identyfikacja postaci, którym we wczesnym buddyzmie przypisywano posłu-

giwanie się bronią-piorunem, budzi pewne kontrowersje. W przekonaniu 
Etienne’a Lamotte’a, postać Śakry, przywoływana w starszych tekstach kanonicz-
nych w tym kontekście, stanowi rezultat adaptacji wedyjskiego Indry do wierzeń 
buddyjskich. W buddyzmie Śakra stał się boskim zwolennikiem nauki Śakjamu-
niego, odradzającym się i dalekim od doskonałości, który zachował piorun jako 
charakterystyczny atrybut wykorzystywany do ochrony przyszłego Buddy lub jego 
zwolenników14. W tekstach kanonicznych starszego buddyzmu pojawia się rów-
nież postać jakszy Wadźrapaniego. Pełni on rolę istoty wymuszającej (pod groźbą 
użycia swej broni) na nikczemnych adwersarzach Śakjamuniego uczciwą odpo-
wiedź. W przekonaniu Lamotte’a, ów Wadźrapani (zwany też Guhyakādhipati) 
pierwotnie był postacią doraźnie przyjmowaną przez Śakrę w celu wzbudzenia 
strachu. W ten sposób Śakra przyjmowałby typowy wygląd jednej z groźnych istot, 
które zaliczano do jakszów (ambiwalentnych duchów drzew) i określano słowami 
vajrapāṇi i guhyaka („tajemniczy”). Przyjmowano, że istoty takie są poddane wła-
dzy Śakry i posługują się bronią charakterystyczną dla swego zwierzchnika, by 
chronić boskich mieszkańców góry Meru15. Według Lamotte’a, dalszy etap roz-
woju Wadźrapniego w buddyzmie szkół polegał na nadaniu mu statusu postaci 
autonomicznej – jakszy różnego i niezależnego od Śakry, który pełni funkcję 
obrońcy Buddy i buddystów. Świadectwem takiego statusu Wadźrapaniego są 
m.in. opowieści o obronie Buddy podczas zamachu Dewadatty oraz o pokonaniu 
niszczącego plony potwora Apalali. Ta dobroczynna i groźna postać cieszyła się 

                                                           
13 Tamże, 115–119. 
14 Étienne Lamotte, „Vajrapāṇi in India (I)”, tłum. Sara Boin-Webb, Buddhist Studies Re-

view 20, nr 1 (2003): 3–4. 
15 Tamże, 1–3, 4–9. Lamotte nie wykluczał jednak, że Wadźrapani od początku mógł być 

jakszą, podległym Śakrze i reprezentującym go (tegoż, „Vajrapāṇi in India (II)”, tłum. Sara 
Boin-Webb, Buddhist Studies Review 20, nr 2 [2003]: 141–142). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

165 

 

szczególnym uznaniem w Indiach północno-zachodnich16. Tego rodzaju opowie-
ści nie pozostawiają wątpliwości co do tego, że piorun-oręż stał się symbolem cu-
downej i dobroczynnej władzy Buddy nad światem (to Śakjamuni jest dysponen-
tem mocy reprezentowanej przez wadźrę, nawet jeśli bezpośrednie posługiwanie 
się nią nie harmonizuje z buddyjskim wzorcem moralnej doskonałości). 

Monika Zin wskazuje, że Wadźrapani przywoływany jest w takich epizodach 
z życia Śakjamuniego, w których ma on do czynienia z oponentami szczególnie 
potężnymi lub inteligentnymi. Pomoc Wadźrapaniego (sprowadzająca się do 
przemocy lub groźby jej użycia) pozwala skierować takie istoty na buddyjską 
ścieżkę rozwoju. Często są to istoty okrutne, które krzywdzą lokalne społeczności. 
Interwencja Buddy jest więc świadectwem zarówno jego cudownej mocy, jak i mi-
łosierdzia. Główna różnica między takimi opowieściami a znanymi na całym 
świecie historiami o pokonaniu potwora przez herosa polega na tym, że potwór 
zostaje nawrócony na buddyzm (co łączy się z jego moralną przemianą), a nie za-
bity. Służy to usprawiedliwieniu przemocy, która wydaje się niezgodna z przypi-
sywaną Buddzie postawą wszechogarniającego miłosierdzia oraz z zalecanymi re-
gułami życia17. Zdaniem Zin, przypisywanie Wadźrapaniemu roli obrońcy Śakja-
muniego jest błędem, gdyż, zgodnie z buddyjską doktryną, ten ostatni ochrony nie 
potrzebuje18. 

Duże zainteresowanie badaczy budzi wyeksponowana obecność Wadźrapa-
niego w sztuce Gandhary. Postać z wadźrą stanowi w niej stałego towarzysza 
Śakjamuniego od ucieczki z pałacu aż po parinirwanę. Postać taka jest natomiast 
rzadko przedstawiana w pierwszych wiekach buddyzmu w innych regionach Indii 
(znane przypadki mogą być rezultatem wpływu Gandhary)19. Popularność 
Wadźrapaniego w Gandharze można wyjaśniać poprzez wskazanie na szczególną 
rangę pioruna jako symbolu nadprzyrodzonej władzy Buddy nad światem (w tej 
perspektywie Wadźrapani byłby tylko nosicielem czy personifikacją pioruna). 
Zdaniem części badaczy, przekonujące wyjaśnienie powinno jednak uwzględniać 
czynniki dodatkowe. Anna Filigenzi twierdzi, że w sztuce Gandhary Wadźrapani 

                                                           
16 Lamotte, „Vajrapāṇi in India (I)”: 9–28; tenże, „Vajrapāṇi in India (II)”: 142. 
17 Zin, „Vajrapāṇi in the Narrative Reliefs”, 73–74. 
18 Tamże, 74–75. 
19 Katsumi Tanabe, „Why Is the Buddha Śākyamuni Accompanied by Hercules/Va-

jrapāṇi? Farewell to Yakṣa-theory”, East and West 55, nr 1–4 (2005): 367. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

166 

 

przejął rolę Anandy ze starszych tekstów buddyjskich. Ananda był w nich sansa-
rycznym czy profanicznym alter ego doskonałej postaci Buddy. Ananda był nie-
pokojony przez doczesne pragnienia (nie potrafił osiągnąć stanu arhata). Był za-
razem nieodłącznym towarzyszem i opiekunem Buddy, znając nauczanie Śakja-
muniego w stopniu niedostępnym innym uczniom. Ananda, z uwagi na swój am-
biwalentny status, reprezentował tajemniczy związek stanu nirwany z dziedziną 
zwykłej ludzkiej egzystencji. Pełnił rolę postaci mediującej między dwoma nie-
spójnymi dyskursami: dotyczącym rzeczywistości psychofizycznej (złożonej z nie-
trwałych składników, które pozostają ze sobą w związkach zależności przyczy-
nowo-skutkowej) oraz odnoszącym się do upragnionego stanu niezależności 
i szczęścia bez końca20. Zdaniem Filigenzi, w sztuce Gandhary stale towarzysząca 
Buddzie postać wyposażona w wadźrę jest nie jakszą, a mnichem Anandą (na co 
często wskazuje ubiór tej postaci oraz charakter jej interakcji z ludźmi). Jaksza 
Wadźrapani bywa czasem przedstawiany w rzeźbach z Gandhary jako dodatkowa, 
nadprzyrodzona postać różna od ludzkiego towarzysza Buddy z wadźrą. Wyjąt-
kowa rola Anandy wymagała uwypuklenia w ikonografii. Wyposażono go więc 
w wadźrę, rozumianą jako symbol ludzkiej natury otwartej na zbawczą przemianę 
oraz jako symbol łączności między przeciwstawnymi dziedzinami rzeczywistości. 
Z uwagi na tradycyjne kosmologiczno-transformacyjne znaczenie, piorun nada-
wał się do tej roli wyśmienicie. W kształcie klepsydry (traktowanym jako połącze-
nie dwóch różnych figur) widzi Filigenzi łatwo zrozumiały symbol syntezy prze-
ciwieństw21. 

W sztuce Gandhary, podlegającej silnym wpływom greckim, postać towarzy-
sza Buddy z wadźrą zwykle przypomina Herkulesa (czasem bywa wzorowana na 
innych bohaterach greckiej mitologii)22. Twierdzono, że wybór takiego modelu 
jest związany z przypisywaniem Herkulesowi przez Greków funkcji (sprawowanie 
opieki nad władcą) zbliżonej do roli jakszy Wadźrapaniego23. Zdaniem Katsu-
miego Tanabego, takie wyjaśnienie jest błędne, gdyż eksponowana w rzeźbach 

                                                           
20 Anna Filigenzi, „Ānanda and Vajrapāṇi: An Inexplicable Absence and a Misterious 

Presence in Gandhāran Art.”, w: Gandhāran Buddhism. Archeology, Art, Texts, red. Pia 
Brancaccio, Kurt Behrendt (Vancouver-Toronto: UBC Pres, 2006), 270–273. 

21 Tamże, 273–282. 
22 Tanabe, „Why Is the Buddha?”: 364–366. 
23 Arcangela Santoro, „Vajrapāṇi nell’arte del Gandhāra: ricerca iconografica ed interpre-

tativa. Parte prima”, Rivista degli Studi Orientali 53, nr 3–4 (1980): 293–302. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

167 

 

z Gandhary postać towarzysza Buddy z wadźrą nie wywodzi się z wyobrażenia ja-
kszy. W Gandharze jakszów nie otaczano czcią (niemal nie było tam lasów, uzna-
wanych za ich siedziby) i przedstawiano jako istoty niewarte szacunku. Co więcej, 
w wizerunkach z Gandhary postać z wadźrą była zawsze przedstawiana na sposób 
grecki (nie istnieje żadna wczesna faza przedstawiania tej postaci jako jakszy). We-
dług Tanabego, dla rekonstrukcji genezy rozpatrywanej postaci kluczowe jest to, 
że pełni ona funkcję towarzysza Gautamy dopiero od momentu porzucenia przez 
niego świeckiego życia. Zgodnie z tekstami sarwastiwady, w dokonaniu tego 
kroku towarzyszyły Gautamie trzy nadprzyrodzone istoty: Kuwera, Indra i Bra-
hma. Tanaka jest przekonany, że towarzysz Buddy z wadźrą był pierwotnie bo-
giem Indrą, a nie jakszą. Utożsamiono go z Herkulesem jako nadludzkim wę-
drowcem, który skutecznie usuwa przeszkody w drodze do zbawiennego celu, 
a także pełni rolę psychopomposa (Kuwerę utożsamiono zaś z Hermesem). Ten 
Indra-Herkules zachował broń Indry. Jego rolą była ochrona Gautamy24. Tak sfor-
matowaną postać zaczęto nazywać „Wadźrapanim”, przedstawiać w różnorodny 
sposób, uznawać za sprawcę cudownych i dobroczynnych aktów oraz wtórnie do-
piero utożsamiać z jakszą25. 

W mahajanie Wadźrapaniemu przyznano status (odrębnego) boddhisattwy, 
czyli istoty wysoce zaawansowanej w procesie duchowego rozwoju, całkowicie od-
danej dobru istot odradzających się i predestynowanej do osiągnięcia w przyszło-
ści stanu przebudzenia26. Bodhisattwę z wadźrą uznawano za członka orszaku 
buddy Śakjamuniego lub za obrońcę wszystkich buddów27. Czasem przypisywano 
mu rolę przekaziciela i obrońcy sutr mahajany28. Co więcej, rozpatrywana postać  
 
                                                           

24 Zdaniem Tanabego funkcja postaci z piorunem w wizerunkach narodzin Śakjamuniego 
jest zupełnie inna. Postacią tą jest Indra, którego obecność służy nie ochronie, ale gloryfikacji 
przyszłego Buddy. Tanabe, „Why Is the Buddha?”: 369–370. 

25 Tamże: 367–378. 
26 Lamotte, „Vajrapāṇi in India (II)”: 119–126. Autorzy różnych sutr mahajany przypisy-

wali jednak Wadźrapaniemu status niższy: zwierzchnika jakszów, jednej z nadprzyrodzonych 
istot (obok Czterech Królów, przyporządkowanym czterem stronom świata, czy Brahmy) chro-
niących buddystów, pomocnika bodhisattwy lub jednej z cielesnych postaci przyjmowanych 
przez bodhisattwę Awalokiteśwarę [David Snellgrove, Indo-Tibetan Buddhism. Indian Bud-
dhists and Their Tibetan Successors (Boston: Shambhala, 2002), 135]. 

27 Lamotte, „Vajrapāṇi in India (II)”: 126–132. 
28 Tamże: 143. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

168 

 

 
uzyskała status jednego z najważniejszych bodhisattwów, co zapewne było zwią-
zane z oddziaływaniem proroctwa sformułowanego w sutrze Ārya-tathāgata-
acintya-guhya-nirdeśa (należącej do zbioru Ratnakūṭa), zgodnie z którym 
Wadźrapani (w nagrodę za pełnienie roli obrońcy tysiąca buddów) narodzi się 
w krainie buddy Akszobhji, by osiągnąć przebudzenie29. Wysoka ranga bodhisat-
twy z wadźrą znalazła odzwierciedlenie w wizerunkach triad, które przedstawiają 
buddę z towarzyszeniem dwóch bodhisattwów (Wadźrapani jest często jednym 
z nich), oraz we włączaniu go do zestawienia ośmiu głównych bodhisattwów30. 
W mahajanie pozycja Wadźrapaniego uległa więc wzmocnieniu. Najważniejsze 
zmiany charakterystyki tej postaci polegały na dokonaniu ekstrapolacji jej 
związku z Śakjamunim na relacje z innymi buddami oraz na nadaniu jej statusu 
istoty bliskiej (nieuniknionego w jej przypadku) przebudzenia. 

Niezależnie od przywołanych kontrowersji w sprawie genezy, ewolucji i roli 
postaci, która posługuje się piorunem jako bronią, nie ulega wątpliwości, że postać 
taka odgrywała ważną rolę już w wierzeniach buddyzmu przedtantrycznego. Jej 
broń, która często odbiegała wyglądem od wyobrażenia pioruna, stanowiła sym-
bol nadprzyrodzonej i dobroczynnej mocy istoty przebudzonej, a szczególnie cu-
downej zdolności do poskramiania różnych przejawów zła moralnego. Wydaje 
się, że ewentualny szerszy horyzont semantyczny, postulowany przez część bada-
czy i związany z przezwyciężaniem zła w ogóle, ma charakter wtórny i uboczny. 
W przypadku zła zwalczanego przemocą narzuca się bowiem jego personalizacja, 
zaś przypisanie mu charakteru intencjonalnego, a więc moralnego, stanowi ele-
ment usprawiedliwienia przemocy (obok inicjowania przemiany nikczemników). 
Z uwagi na niezgodność przemocy z buddyjskim ideałem ahinsy, wadźra-broń 
musiała być atrybutem nie buddów, ale ich niedoskonałego (a więc ambiwalent-
nego) pomocnika. 

  
 

                                                           
29 Kimiaki Tanaka, An Illustrated History of the Mandala: from Its Genesis to Kālacakra-

tantra (Boston: Wisdom Publications, 2018), 16. 
30 Tamże, 15–16, 30–3, 41. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

169 

 

Diament jako narzędzie usuwające złe skłonności 
  
Ważnym desygnatem rzeczownika vajra w tekstach buddyjskich jest diament 

rozumiany jako narzędzie o niezrównanej twardości, które pozwala kształtować 
lub niszczyć obiekty trudne do obróbki. Wielu badaczy posługujących się języ-
kiem angielskim oddaje jednak tak użyte słowo vajra rzeczownikiem adamant, 
a nie diamond 31. Powody takiego postępowania są następujące: (1) wydaje się, że 
długo nie odróżniano diamentów od innych minerałów o podobnych cechach; (2) 
czasem najzwyczajniej trudno rozstrzygnąć, czy słowo vajra w tekstach buddyj-
skich oznacza diament czy piorun-broń (3) słowo czasem desygnuje oba te 
obiekty, zestawiane z uwagi na ich wspólną funkcję. Rozróżnianie między symbo-
lem broni-pioruna a symbolem diamentu-narzędzia wydaje się jednak zasadne, 
nawet jeśli sami buddyści nie stosowali takiej dystynkcji w sposób konsekwentny. 
Czasem autorzy buddyjscy, pisząc vajra, mieli bowiem na uwadze tylko piorun 
albo tylko diament. Poza tym dostrzegalne jest preferowanie jednego z symboli ze 
względu na specyfikę kontekstu. Wydaje się, że tam, gdzie w grę wchodzi niszcze-
nie zła personifikowanego i identyfikowanego ze złem moralnym, narzucającym 
się (jedynym albo głównym) punktem odniesienia zwykle jest piorun-broń. Tam 
zaś, gdzie idzie o całkowitą eliminację zła naturalnego (w buddyzmie sprowadza-
nego do mentalnych czynników o charakterze niekorzystnym lub do przygodno-
ści, która cechuje składniki kosmosu), narzucającym się (jedynym lub głównym) 
punktem odniesienia jest zazwyczaj diament-narzędzie32. Zgodnie z tradycyjnym 
buddyjskim podejściem, całkowita eliminacja zła naturalnego stanowi rezultat 
transformacji własnego organizmu psychofizycznego i jako taka ma zakres ogra-
niczony do tego organizmu. Dlatego symbol diamentu jest istotnie związany ze 
złem o charakterze wewnętrznym, czyli występującym w obrębie organizmu psy-
chofizycznego adepta.  

                                                           
31 Np. Michael Radich, „Immortal Buddhas and Their Indestructible Embodiments – the 

Advent of the Concept of Vajrakāya”, Journal of the International Association of Buddhist 
Studies 34, nr 1–2 (2011): 228, przyp. 5. 

32 Zgodnie z nauką o prawie karmana, wszelkie niepożądane okoliczności można rozu-
mieć jako spowodowane przez czyny istot świadomych. Nie znosi to jednak dystynkcji między 
świadomym działaniem w sposób oczywisty wyrządzającym komuś krzywdę (zło moralne) 
a niepożądanymi czynnikami, których wyprowadzenie z niemoralnych działań wymaga odpo-
wiedniej interpretacji i ma charakter mniej czy bardziej ogólnikowy (zło naturalne). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

170 

 

Z wykorzystaniem symbolu diamentu mamy do czynienia m.in. w przy-
padku charakteryzowania sposobu, w jaki funkcjonuje umysł adepta buddyzmu 
w chwili całkowitego i trwałego pozbywania się psychicznych czynników określa-
nych słowami kleśa, āsrava czy anuśaya (i niżej nazywanych „splamieniami”). 
Chodzi o powszechne i uporczywe czynniki (o charakterze poznawczym lub emo-
cjonalno-wolitywnym), których obecność w danym umyśle wikła go w aktywność 
generującą karmiczne rezultaty i stoi na przeszkodzie osiągnięciu stanu buddy. 
W kanonie palijskim umysł istoty osiągającej przebudzenie został porównany do 
wadźry (vajirūpama-citta) właśnie z uwagi na jego funkcję nieodwracalnego nisz-
czenia splamień33. Trudno rozstrzygnąć, czy pierwotnym punktem odniesienia 
w tym porównaniu był diament czy piorun-broń. Toshifumi Shimizu wykazał 
jednak, że komentator Buddhaghosa w V w. rozumiał tego rodzaju stwierdzenia 
jako dotyczące diamentu, czyli niezrównanie twardego narzędzia, które umożli-
wia wykonywanie otworów we wszelkich kamieniach i klejnotach34. 

Omówione podejście znalazło rozwinięcie w sarwastiwadzie i w mahajanie. 
W „Abhidharmakośi” i w autorskim komentarzu do niej Wasubandhu omawia 
najwyższą postać skupienia, którą nazywa „skupieniem przypominającym dia-
ment” (vajropama-samādhi). Została ona wskazana jako finalny etap duchowego 
rozwoju, na którym bodhisattwa osiąga ostatnie cnoty (pāramitā), w tym mądrość 
(prajñā), czego bezpośrednim rezultatem jest stan przebudzenia35. Skupienie 

                                                           
33 Aṇguttara-Nikāya, III, 25 (The Book of Gradual Sayings [Aṇguttara-Nikāya] or More-

Numbered Suttas. Volume I [Ones, Twos, Threes], tłum. Frank L. Woodward [Lancaster: The 
Pāli Text Society, 2006], 106–107). Zważywszy na związek stanu przebudzenia z medytacją, 
można w tym widzieć nawiązanie do bramińskiej tradycji, zgodnie z którą oręż Indry został 
wykonany z kości ascety i wizjonera. Por. Tamás Agócs, „The Diamondness of the Diamond 
Sūtra”, Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae 53, nr 1–2 (2000): 65–67. 

34 Toshifumi Shimizu, „What Does Vajira-like (Vajirūpama) Refer to? In the Context of 
Interpreting Commentaries of Theravāda”, Bulletin of the Association of Buddhist Studies Buk-
kyo University 19 (2014): 81–82. Por. Wen Zhao, „The Conceptions of Seeing the Buddha and 
Buddha Embodiments in Early Prajñāpāramitā Literature” (rozprawa doktorska, Uniwersytet 
Monachijski, 2018), 211–212, https://edoc.ub.uni-muenchen.de/22964/1/Zhao_Wen.pdf 
(dostęp: 21.08.2025). 

35 Abhidharmakośabhāṣya IV.112b (Abhidharmakośabhāṣyam of Vasubandhu, tłum. Leo 
M. Pruden [Berkeley: Asian Humanities Press, 1988–1990], t. 2, 694). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

171 

 

przypominające diament jest możliwe tylko w ściśle określonym miejscu w świe-
cie, gdzie bodhisattwa spoczywa na „diamentowym siedzisku” (vajra-āsana)36. 
W przypadku adepta, który osiągnął status niepowracającego (anāgamin), taki 
stan medytacyjny ma eliminować ostatnie latentne splamienia i w sposób bezpo-
średni prowadzić do uzyskania statusu arhata. Również w tym przypadku skupie-
nie przypominające diament ma pełnić funkcję poznawczą, wytwarzając szcze-
gólny wgląd (kṣaya-jñāna), dzięki któremu adept doświadcza całkowitej wolności 
od splamień.37 W zbliżony sposób rozumiana jest medytacja przypominająca dia-
ment m.in. w Śrāvaka-bhūmi, czyli fragmencie Yogācāra-bhūmi, który prezentuje 
praktykę śrawakajany38. Shōgo Watanabe badał rozwój koncepcji vajropama-
samādhi w literaturze „doskonałości mądrości”. Autorzy tych tekstów, mówiąc 
o skupieniu przypominającym diament, mieli na uwadze postać medytacji prak-
tykowaną przez bodhisattwę (rozumianego już w duchu mahajany) bezpośrednio 
przed osiągnięciem pełnego przebudzenia. Stan ten strukturalnie i funkcjonalnie 
odpowiada abhidharmicznemu pojęciu vajropama-samādhi39. 

Słowo „diament” jest wykorzystywane w tłumaczeniach tytułu wpływowego 
tekstu mahajany, jakim jest Vajra-cchedikā-prajñā-pāramitā-sūtra (Sutra Cnoty 
Mądrości Tnącej Niczym Diament, albo w skrócie – Sutra Diamentowa). Tekst 
nie zawiera żadnych eksplicytnych odniesień do diamentu ani cięcia. Zdaniem 
Edwarda Conzego, sutra najprawdopodobniej zawdzięcza swój tytuł porównaniu 
funkcji pełnionej przez doskonałość/cnotę mądrości (prajñā-pāramitā) do de-
struktywnej roli pioruna40. Również w tym przypadku słowo vajra odnosiłoby się 
więc do stanu umysłu, który w sposób nieodwracalny usuwa wszelkie splamienia. 

                                                           
36 Abhidharmakośabhāṣya III.53b–55d (Abhidharmakośabhāṣyam of Vasubandhu, t. 2, 

455). Por. Radich, „Immortal Buddhas”: 277–279.  
37 Abhidharmakośabhāṣya VI.44a–d (Abhidharmakośabhāṣyam of Vasubandhu, t. 3, 

980–981). 
38 Florin Deleanu, „Far From the Madding Strife for Hollow Pleasures: Meditation and 

Liberation in the Śrāvakabhūmi ”, Journal of the International College for Postgraduate Bud-
dhist Studies 16, 2012: 25. 

39 Shōgo Watanabe, „Vajropamasamādhi no kōsatsu”, Indogaku Bukkyōgaku Kenkyū 54, 
nr 1 (2005): 198–202; Zhao, „Conceptions”, 210–211. 

40 Edward Conze, Vajracchedikā Prajñāpāramitā. Edited and Translated with Introduc-
tion and Glossary (Roma: Associazione Internazionale di Studi sul Mediterraneo e l’Oriente, 
1974), 8. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

172 

 

Łączenie tego stanu z elitarną postacią aktywności poznawczej też nie jest orygi-
nalne. Wasubandhu i Kamalaśila twierdzili, że rozpatrywana sutra zawdzięcza 
swój tytuł celowi, którego osiągnięcie umożliwia (jest nim zdolność zniszczenia 
wszelkich splamień) lub sposobowi prezentacji zawartych w niej nauk (podob-
nemu do kształtu wadźry o szerokim początku, szerokim zakończeniu i cienkim 
środku). Te wyjaśnienia wydają się uwzględniać oba podstawowe sensy słowa 
vajra („diament” i „piorun-broń”)41. Tamás Agócs starał się wykazać, że drugie 
z wyjaśnień zakłada taką interpretację sutry, która przypisuje kluczową rolę sote-
riologiczną skupieniu przypominającemu diament 42. 

  
 

Diament jako symbol przezwyciężenia przygodności 
  
Skupienie porównywane do diamentu jest niekiedy w Sutrach Doskonałości 

Mądrości rozumiane w sposób odmienny od omówionego. W takich przypad-
kach chodzi o medytację praktykowaną już po osiągnięciu przebudzenia, dzięki 
której Budda niszczy swe ciało. Ciało to było bowiem uważane, wbrew starszej 
tradycji, za zbyt doskonałe, by ulec naturalnym procesom destrukcji. Budda miał 
celowo dokonać jego fragmentaryzacji, by zapewnić ludziom dostęp do relikwii. 
Dokonało się to za pośrednictwem skupienia przypominającego diament czy sku-
pienia będącego diamentem (vajra-samādhi), które było działaniem dobrowol-
nym i stanowiło akt miłosierdzia. Odwołanie się w tym kontekście do szczegól-
nego aktu medytacji pozwalało dokonać reinterpretacji śmierci Śakjamuniego 
i uzasadnić kult jego szczątków43. 

Drugie z omówionych pojęć skupienia przypominającego diament jest zwią-
zane z poglądem, zgodnie z którym Śakjamuni dzięki osiągnięciu przebudzenia 
wytworzył ciało przypominające diament (vajropama-ātmabhāva/-kāya)44. Prze-

                                                           
41 Według Tamása Agócsa, Kamalaśila dodatkowo do wadźry porównał eliminowane 

splamienia (jako ekstremalnie trudne do usunięcia) (Agócs, „Diamondness”: 68–69). 
42 Tamże: 69–76. 
43 Zhao, „Conceptions”, 197–198, 206–210, 212–215; Radich, „Immortal Buddhas”: 249–

250, 266, 276. 
44 Genezy tego poglądu szukać można w hinduskiej tradycji, w której posiadanie ciała po-

dobnego do diamentu przypisywano Narajanie. Zob. Zhao, „Conceptions”, 200–202. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

173 

 

konanie, że Budda posiadał ciało wyjątkowe i jakoś podobne do diamentu (ātma-
bhāva vajra-saṁghaṇa) zostało wyrażone już w inskrypcji Senawarmy datowanej 
na pierwszą połowę I w. po Chr.45. Koncepcja takiego ciała była rozwijana 
w abhidharmie i w mahajanie46. Początkowo przypominające diament ciało (vaj-
ropama-ātmabhāva/-kāya) rozumiano jako ciało wyposażone w niezwykłe właści-
wości, ale nie niezniszczalne (wierzono, że ciało Buddy ulega zniszczeniu, gdy 
osiąga on parinirwanę). Te cechy to m.in. siła, brak nieczystych składników, nie-
podatność na choroby czy zranienie47. Posiadanie tego rodzaju cudownego ciała 
przypisywano również innym istotom48. Zdaniem Radicha, od ok. roku 400 
można obserwować w tekstach mahajany zmianę, która polegała na przypisaniu 
takiemu ciału nieśmiertelności. Jego posiadanie ograniczano do buddów. Było 
ono teraz zwykle nazywane „ciałem (stanowiącym) diament” czy „ciałem diamen-
towym” (vajra-kāya). Takie pojęcie ciała (stanowiącego) diament wydaje się być 
rezultatem tendencji do przypisywania istotom przebudzonym długowieczności 
lub nieśmiertelności oraz skłonności do wyrażania takiego związku w kategoriach 
(cudownie zmodyfikowanej) cielesności49. Zmysłowo postrzegalne, doznające 
bólu i śmiertelne ciało Buddy Śakjamuniego zinterpretowano w duchu dokety-
zmu50. Ciało (stanowiące) diament uznano zaś za istotę stanu buddy, utożsamiając 
je z kwintesencją nauczania wszystkich buddów (dharma), z treścią gnostycznego 
doświadczenia i zarazem (co stanowi źródło dwuznaczności, paradoksów i niepo-
rozumień) z przedmiotowym odpowiednikiem owej nauki i owego wglądu, czyli 
z prawdziwym sposobem istnienia wszystkich składników rzeczywistości (dhar-
matā, śūnyatā)51. Takie „ciało” nazywano „ciałem dharmicznym” (dharma-kāya) 
buddów. Przypisywano mu charakter nieosobowy, wszechprzenikający 
i wieczny52. 
                                                           

45 Tamże, 198–204. 
46 Radich, „Immortal Buddhas”: 249–250; Zhao, „Conceptions”, 204–206. 
47 Radich, „Immortal Buddhas”: 253–255, 273. 
48 Tamże: 252–253. 
49 Tamże: 230–249, 271–273. 
50 Tamże: 257, 261–264. 
51 Trzy główne tradycje filozoficzne mahajany (madhjamaka, klasyczna jogaćara i tradycja 

tzw. natury buddy) oferują trzy różne systematyczne interpretacje owego prawdziwego sposobu 
istnienia składników rzeczywistości. 

52 Tamże: 257–261, 272–273; Michael D. Radich, „The Somatics of Liberation: Ideas about 
Embodiment in Buddhism from Its Origins to the Fifth Century C.E.” (rozprawa doktorska, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

174 

 

Koncepcja podobnego do diamentu ciała Buddy może być ściśle związana 
z kultem stup, którego istotą była adoracja cielesnych szczątków Śakjamuniego 
(uważanych za nośnik cudownej i dobroczynnej mocy). Relikwie były często cha-
rakteryzowane, podobnie jak cudowne ciało Buddy, z wykorzystaniem słowa 
vajra. Wydaje się to wyrażać przekonanie, że szczątki owe – uznawane za formę 
aktywnej obecności Buddy w świecie – są trwałe czy wręcz niezniszczalne53. Ra-
dich przedstawił argumenty na rzecz tezy, zgodnie z którą kult stup opierał się na 
przekonaniu, że relikwia stanowi cudowne ciało Buddy, wytworzone dzięki prak-
tyce religijnej i zasadniczo różne od zwyczajnego ciała54. W koncepcji wiecznego 
i wszechobecnego ciała (stanowiącego) diament można jednak widzieć, w duchu 
poglądów Masahiro Shimody, wyraz takiego modelu praktyki religijnej, który jest 
opozycyjny względem kultu stup (wyraz wzorca stawiającego w centrum uwagi 
nie zewnętrzne relikwie, ale wewnętrzną obecność tzw. natury buddy). Szczegól-
nie dobrze zdają się wpisywać w taką interpretację wskazane wyżej doketystyczne 
interpretacje śmiertelnego ciała Buddy (skoro ono nie jest realne, to nierzeczywi-
ste są również relikwie)55. Tak czy inaczej, ścisły związek symbolu diamentu z re-
likwiami (uważanymi za wielorako dobroczynne ze swej natury) świadczy o tym, 
że symbol ten wtórnie reprezentował funkcję ograniczania zła wszelkiego rodzaju. 
Pełnienie takiej funkcji rozumiano jako rezultat całkowitej eliminacji zła natural-
nego w obrębie organizmu istoty przebudzonej. 

Omówione w ostatnim paragrafie tendencje doprowadziły do tego, że dia-
ment stał się symbolem charakterystycznego dla buddów sposobu uczestnictwa 
w świecie, stanu buddy w ogóle, kognicji typowej dla buddów, a nawet całej rze-
czywistości jako przedmiotowego odpowiednika tej kognicji (normalnie przed 
nami ukrytego). W tym przypadku kluczowa wydaje się twardość diamentu roz-
patrywana nie pod względem oddziaływania na inne rzeczy, ale w aspekcie niepo-
datności na wpływy zewnętrzne (podobnie budda ma w jakiś sposób transcendo-
wać poziom naturalnych zależności przyczynowo-skutkowych, z którymi buddy-
ści od początku łączyli nietrwałość). 

  
                                                           
Uniwersytet Harvarda, 2007), 822–823, 1389–1390. W abhidharmie ciało dharmiczne Buddy 
rozumiano inaczej. 

53 Radich, „Immortal Buddhas”: 249–251, 271, 282. 
54 Radich, „The Somatics of Liberation”, 523–592. 
55 Radich, „Immortal Buddhas”: 268, 280–281. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

175 

 

Zakończenie 
  
Powyżej omówiono główne linie rozwojowe symboli pioruna i diamentu 

w buddyzmie przedtantrycznym. Wyróżniono trzy toposy: piorun-broń jako 
symbol zniszczenia zewnętrznego zła moralnego, diament jako symbol całkowitej 
eliminacji niepożądanych czynników psychicznych oraz diament jako symbol wy-
jątkowego statusu (przekraczającego przygodność) istoty przebudzonej. Zakoń-
czenie artykułu poświęcone jest syntezie tych motywów w wadźrajanie. Można je 
traktować jako zapowiedź kolejnego artykułu. 

W buddyzmie tantrycznym Wadźrapani stał się jedną z najważniejszych po-
staci hierarchicznie rozumianego panteonu. W tantrach jest często głównym roz-
mówcą buddy i bezpośrednim adresatem objawionego przekazu. Strategia lokali-
zowania istot otaczanych czcią w obrębie mandali (rytualnych diagramów) łączyła 
się z wprowadzeniem wyraźnego podziału tych istot na klany czy familie (kula). 
Wadźrapani uznawany był za zwierzchnika tzw. klanu wadźry56. Tantra Prajñā-
pāramitā-naya-sūtra zapoczątkowała nurt łączenia postaci Wadźrapaniego-
obrońcy z Samantabhadrą, jednym z najważniejszych bodhisattwów mahajany57. 
Temu nowemu „bóstwu”, nazywanemu często „Wadźrasattwą”, z czasem przy-
znano status buddy58. W tzw. tantrach najwyższej jogi Wadźrasattwa jest uzna-
wany za jednego z sześciu buddów stojących na czele sześciu klanów istot nad-
przyrodzonych59. Przyznawano mu nawet status buddy pierwotnego (ādi-bud-
dha), czyli uosobienia metafizycznej zasady, która przyjmuje postać panteonu 

                                                           
56 Np. Snellgrove, Indo-Tibetan Buddhism, 135; Tanaka, Illustrated History, 34, 36. 
57 Tanaka, Illustrated History, 97–98; Ronald M. Davidson, Indian Esoteric Buddhism. 

A Social History of the Tantric Movement (New York: Columbia University Press, 2002), 148–
150. 

58 Tanaka, Illustrated History, 98–99. 
59 Tamże, 203–205. Zdaniem Davidsona, w VIII i na początku IX w. zamiennie posługi-

wano się imionami „Wadźrapani” i „Wadźradhara” (Vajradhara, dosł. „Trzymający Wadźrę”). 
W późniejszym czasie nosicielom tych imion przypisywano jednak odmienne role. I tak w ko-
mentarzach do tantry Guhyasamāja czy w tzw. tantrach jogini imię „Wadźradhara” odnoszono 
do buddy pierwotnego, a nie do pogromcy demonicznego władcy świata. Zob. Davidson, Indian 
Buddhism, 316; tenże, „The Litany of Names of Mañjuśrī Text and Translation of the 
Mañjuśrīnāmasaṃgīti”, w: Tantric and Taoist Studies in Honour of R.A. Stein, t. 1, red. Michel 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

176 

 

i kosmosu oraz jest utożsamiana z mądrością stanowiącą istotę wszystkich bud-
dów60. Można w tym widzieć apogeum ewolucji buddyjskiej postaci z piorunem. 

Jednym z najbardziej wpływowych mitów buddyzmu tantrycznego jest opo-
wieść o pokonaniu Maheśwary, demonicznego władcy świata utożsamianego 
z Śiwą, przez zwierzchnika buddyjskiego panteonu (najczęściej reprezentowanego 
przez Wadźrapaniego). Rezultatem tych zdarzeń jest ekstrapolacja dobroczyn-
nego ładu, nawrócenie na buddyzm arcydemona i jego nadprzyrodzonego or-
szaku (włączenie ich do mandali reprezentującej buddyjski panteon) oraz ustano-
wienie nowego (bardziej efektywnego) modelu praktyki religijnej. Przemoc, od 
dawna uznawana w buddyzmie za istotną aktywność Wadźrapaniego, w perspek-
tywie dojrzałej wadźrajany była postrzegana jako niezastąpiony instrument reali-
zacji fundamentalnego dobra. Taką przemoc rozumiano jako wyraz doskonałego 
miłosierdzia. W buddyzmie tantrycznym przemoc stała się powszechnie akcepto-
wanym symbolem sprawnej eliminacji zła, również zła rozumianego jako sposób 
funkcjonowania umysłu, który jest charakterystyczny dla egzystencji sansarycznej 
i towarzyszącego jej cierpienia. Wadźra jako broń reprezentuje magiczną i sote-
riologiczną efektywność buddyzmu tantrycznego. W tej perspektywie doszło do 
przypisania własności takich, jak groźny wygląd i gotowość do agresji również 
najwyższym postaciom panteonu wadźrajany (to zjawisko jest typowe dla tzw. 
tantr najwyższej jogi)61. Wadźra-broń przestała być atrybutem właściwym tylko 
postaciom o charakterze podrzędnym. Z uwagi na przekonanie o istnieniu odpo-
wiedniości między porządkiem politycznym w państwie a mandalą (czyli struk-
turą buddyjskiego panteonu), wadźra była postrzegana jako broń królewska 
(berło). Symbolizowała zarówno rządy sprawiedliwego władcy ziemskiego, jak 
i obowiązywanie dharmy, czyli buddyjskich reguł moralno-religijnych62. 

Wydaje się, że to właśnie gloryfikacja uzasadnionej przemocy oraz broni 
umożliwiła przekonującą fuzję buddyjskich symboli desygnowanych przez słowo  
 

                                                           
Strickmann (Bruxelles: Institut Belge Des Hautes Études Chinoises, 1981), 18, przyp. 52. Rów-
nież Snellgrove sądzi, że ewoluująca postać Wadźrapaniego osiągnęła status najwyższego buddy 
właśnie pod imieniem „Wadźradhary” (tenże, Indo-Tibetan Buddhism, 131). 

60 Tanaka, Illustrated History, 100. 
61 Rob Linrothe, Ruthless Compassion. Wrathful Deities in Early Indo-Tibetan Esoteric 

Buddhist Art (Boston: Shambhala Publications, 1999), 152–153, 214, 222, 238, 304. 
62 Davidson, Indian Buddhism, 131–144, 197. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

177 

 

 
vajra. Można było utożsamić piorun-broń z diamentem reprezentującym niezwy-
kłość stanu buddy, a także z diamentem, który eliminuje splamienia, integrując 
trzy pola semantyczne63. Ten nowy symbol był wykorzystywany w tekstach uzna-
wanych za objawione (w tantrach) oraz szeroko stosowany w rytuałach, medyta-
cji, nazewnictwie i ikonografii. Zachowano świadomość jego strukturalnej złożo-
ności (binarności). Leży ona u podstaw polisemantyczności wadźry. Jako broń, 
wadźra symbolizuje dobroczynną aktywność istot przebudzonych i ich przedsta-
wicieli. Jako obiekt o naturze diamentu reprezentuje natomiast ostateczny cel re-
ligijnej praktyki, który w żadnym swym aspekcie nie podlega destrukcyjnej presji 
otoczenia. Za istotę tego stanu uznawana jest mądrość (prajñā), czyli (zgodnie 
z perspektywą Wielkiego Wozu) bezpośrednie poznanie wszechobecnej pustki 
(śūnyatā). Wadźra jako diament symbolizować może, zgodnie z rozwijaną w ma-
hajanie koncepcją ciała (stanowiącego) diament, ową mądrość buddów lub jej 
przedmiotowy odpowiednik (pustkę)64. 

Według wyznawców buddyzmu tantrycznego, stan buddy posiada dwa 
aspekty: kontemplacyjna mądrość musi być dopełniana przez aktywność moty-
wowaną miłosierdziem (karuṇā). To połączenie uznawano za paradoksalne, gdyż 
dobroczynna aktywność wymaga rozpoznania i akceptacji różnorodności obiek-
tów tworzących świat, zaś mądrość ma taką perspektywę przekraczać. W tej per-
spektywie, omówiona strukturalna złożoność oraz polisemantyczność symbolu 
wadźry były postrzegane jako rzeczowo uzasadnione i dydaktycznie funkcjonalne. 
W takich kontekstach, w których ważne jest przeciwstawienie sobie dwóch aspek-
tów stanu buddy, polisemantyczność wadźry może być ignorowana. Wadźra re-
prezentuje wtedy wyłącznie empatyczną aktywność istot przebudzonych i odpo-
wiadającą jej różnorodność świata. Wadźrze w takich przypadkach towarzyszy 

                                                           
63 Objęcie integracją trzeciego ze wskazanych tu symboli wydaje się związane z przekona-

niem, że stan buddy jest osiągany dzięki identyfikacji adepta z pewną istotą przebudzoną (w ra-
mach tzw. jogi bóstwa) oraz z wpływem nauki o tzw. naturze buddy (owa natura jest jakoby 
czymś w umyśle adepta zawsze obecnym, zaś osiągnięcie stanu buddy jest ujawnieniem się tej 
obecności danemu umysłowi). 

64 Por. np. David Snellgrove, The Hevajra Tantra. A Critical Study. Part 1: Introduction 
and Translation (London: Oxford University Press, 1959), 22–24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

178 

 

dzwonek, który reprezentuje zasadę przeciwstawną, choć komplementarną, tj. 
mądrość lub pustkę 65. 

 
 

Bibliografia 
 
Abhidharmakośabhāṣyam of Vasubandhu. T. 1–4. Tłum. Leo M. Pruden. Berkeley: Asian Hu-

manities Press, 1988–1990. 
Agócs, Tamás. „The Diamondness of the Diamond Sūtra”. Acta Orientalia Academiae Scien-

tiarum Hungaricae, vol. 53, nr 1–2 (2000): 65–77. 
The Book of Gradual Sayings (Aṇguttara-Nikāya) or More-Numbered Suttas. Volume I (Ones, 

Twos, Threes). Tłum. Frank L. Woodward. Lancaster: The Pāli Text Society, 2006. 
Beer, Robert. The Encyclopedia of Tibetan Symbols and Motifs. Boston: Shambhala Publica-

tions, 1999. 
Conze, Edward. Vajracchedikā Prajñāpāramitā. Edited and Translated with Introduction and 

Glossary. Roma: Associazione Internazionale di Studi sul Mediterraneo e l’Oriente, 1974. 
Davidson, Ronald M. Indian Esoteric Buddhism. A Social History of the Tantric Movement. 

New York: Columbia University Press, 2002. 
Davidson, Ronald M. „The Litany of Names of Mañjuśrī Text and Translation of the 

Mañjuśrīnāmasaṃgīti ”. W: Tantric and Taoist Studies in Honour of R.A. Stein, t. 1, red. 
Michel Strickmann, 1–69. Bruxelles: Institut Belge Des Hautes Etudes Chinoises, 1981. 

Deleanu, Florin. „Far From the Madding Strife for Hollow Pleasures: Meditation and Liberation 
in the Śrāvakabhūmi”. Journal of the International College for Postgraduate Buddhist 
Studies 16, 2012: 1–39. 

Eliade, Mircea. Historia wierzeń i idei religijnych. T. 1. Tłum. Stanisław Tokarski. Warszawa: 
Instytut Wydawniczy Pax, 1988. 

Falk, Harry. „Copper Hoard Weapons and the Vedic Vajra”. W: South Asian Archaeology 1993. 
Proceedings of the Twelfth International Conference of the European Association of 
South Asian Archaeologists Held in Helsinki University 5–9 July 1993, t. 1., red. Asko 
Parpola, Petteri Koskikallio, 193–206. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1994. 

Filigenzi, Anna. „Ānanda and Vajrapāṇi: An Inexplicable Absence and a Misterious Presence 
in Gandhāran Art”. W: Gandhāran Buddhism. Archeology, Art, Texts, red. Pia Brancac-
cio, Kurt Behrendt, 270–285. Vancouver–Toronto: UBC Pres, 2006. 

                                                           
65 Symbolami równoważnymi z wadźrą i dzwonkiem są, odpowiednio, mężczyzna i ko-

bieta (lub męski i żeński organ płciowy). W kontekście rytuałów seksualnych wadźra może po 
prostu reprezentować penis. Zob. np. Paul Williams, Anthony Tribe, Alexander Wynne, Bud-
dhist Thought. A Complete Introduction to the Indian Tradition (London-New York: 
Routledge, 2012), 165. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

179 

 

Giuliano, Laura. „Some Considerations on a Particular Vajra Iconography: The Skambha, the 
Yūpa, the Bones of Dadhīca and Related Terms”. Rivista degli Studi Orientali 81, nr 1–4 
(2008): 103–126. 

Lamotte, Étienne. „Vajrapāṇi in India (I)”. Tłum. Sara Boin-Webb. Buddhist Studies Review 
20, nr 1 (2003): 1–30. 

Lamotte, Étienne. „Vajrapāṇi in India (II)”. Tłum. Sara Boin-Webb. Buddhist Studies Review 
20, nr 2 (2003): 119–144. 

LaPlante, John D. „A Pre-Pāla Sculpture and Its Significance for the International Bodhisattva 
Style in Asia”, Artibus Asiae 26, nr 3–4 (1963): 247–284. 

Linrothe, Rob. Ruthless Compassion. Wrathful Deities in Early Indo-Tibetan Esoteric Buddhist 
Art. Boston: Shambhala Publications, 1999. 

Radich, Michael. „Immortal Buddhas and Their Indestructible Embodiments – the Advent of 
the Concept of Vajrakāya”. Journal of the International Association of Buddhist Studies 
34, nr 1–2 (2011): 227–290. 

Radich, Michael D. „The Somatics of Liberation: Ideas about Embodiment in Buddhism from 
Its Origins to the Fifth Century C.E.”. Rozprawa doktorska, Uniwersytet Harvarda, 2007. 

Santoro, Arcangela. „Vajrapāṇi nell’arte del Gandhāra: ricerca iconografica ed interpretativa”. 
Rivista degli Studi Orientali 53, nr 3–4 (1980): 293–341. 

Shimizu, Toshifumi. „What Does Vajira-like (Vajirūpama) Refer to? In the Context of Inter-
preting Commentaries of Theravāda”. Bulletin of the Association of Buddhist Studies 
Bukkyo University 19 (2014): 79–87. 

Snellgrove, David. The Hevajra Tantra. A Critical Study. Part 1: Introduction and Translation. 
London: Oxford University Press, 1959. 

Snellgrove, David. Indo-Tibetan Buddhism. Indian Buddhists and Their Tibetan Successors. 
Boston: Shambhala, 2002 (wyd. 2). 

Tanabe, Katsumi. „Why Is the Buddha Śākyamuni Accompanied by Hercules/Vajrapāṇi? Fare-
well to Yakṣa-theory”. East and West 55, nr 1–4 (2005): 363–381. 

Tanaka, Kimiaki. An Illustrated History of the Mandala: from Its Genesis to Kālacakra-tantra. 
Boston: Wisdom Publications, 2018. 

Watanabe, Shōgo. „Vajropamasamādhi no kōsatsu”. Indogaku bukkyōgaku kenkyū 54, nr 1 
(2005): 196–204. 

Williams, Paul, Anthony Tribe i Alexander Wynne. Buddhist Thought. A Complete Introduc-
tion to the Indian Tradition. London-New York: Routledge, 2012 (wydanie 2). 

Zhao, Wen. „The Conceptions of Seeing the Buddha and Buddha Embodiments in Early 
Prajñāpāramitā Literature”. Rozprawa doktorska, Uniwersytet Monachijski, 2018. 
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/22964/1/Zhao_Wen.pdf (dostęp: 22.08.2025). 

Zin, Monika. „Vajrapāṇi in the Narrative Reliefs”. W: Migration, Trade and Peoples. Part 2: 
Gandharan Art, red. Christine Fröhlich, 73–88. London: The British Academy, The Brit-
ish Association for South Asian Studies, 2009. https://doi.org/10.5281/zenodo.253811 
(dostęp: 22.08.2025). 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30



Marek Szymański, Rozwój buddyjskiego symbolu wadźry 

 

180 

 

Summary 
 

The Development of the Buddhist Vajra Symbol 
 

This article attempts to identify the main lines of development of the vajra symbol in pre-
Tantric Buddhism. To accomplish this task, a critical synthesis of contemporary research 
findings is conducted, supplemented by references to selected source texts. It appears that the 
vajra understood as a thunderbolt became primarily a symbol of the ability to ward off all 
intentional or moral evil, while the vajra identified with a diamond mainly represented the 
independence from natural evil (including one’s own evil inclinations). These two lines of 
development converged in the vajra symbol characteristic of Tantric Buddhism. 

 
Keywords: vajra, thunderbolt, diamond, Vajrapāṇi, diamond-like concentration (vajro-

pama-samādhi), diamond body (vajra-kāya) 
 
 
 

Zusammenfassung 
 

Die Entwicklung des buddhistischen Symbols Vajra 
 

Der Artikel unternimmt den Versuch, die Hauptentwicklungsrichtungen des Symbols 
Vajra im vor-tantrischen Buddhismus zu identifizieren. Um dieses Ziel zu erreichen, wurde 
eine kritische Synthese der Ergebnisse zeitgenössischer Forschungen vorgenommen und durch 
Verweise auf ausgewählte Quellentexte ergänzt. Es scheint, dass im vor-tantrischen Buddhis-
mus Vajra, verstanden als Blitz, vor allem zum Symbol für die Fähigkeit wurde, alles vorsätzli-
che oder moralische Böse abzuwehren, während Vajra, identifiziert mit einem Diamanten, 
hauptsächlich die Unabhängigkeit vom natürlichen Bösen (einschließlich der eigenen bösen 
Neigungen) repräsentierte. Diese beiden Entwicklungslinien verschmolzen im Symbol des 
Vajra, das für den tantrischen Buddhismus charakteristisch ist. 
 

Schlüsselwörter: Vajra, Blitz, Diamant, Vajrapani, diamantähnliche Konzentration 
(vajropama-samādhi), Körper (als) Diamant (vajra-kāya) 

 
Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 
 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 03:02:30

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

