
  

 

151 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 31 (2021) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2021.31.151-172 

 

Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja  

eksperymentu więziennego Philipa Zimbardo 

 

 Joanna Hładyłowicz1 
 https://orcid.org/0000-0003-4825-0503 

 

Artykuł jest poświęcony problematyce zła i próbom jego wyjaśnienia. Jest to analiza i re-

interpretacja wyników Stanfordzkiego Eksperymentu Więziennego Philipa Zimbardo, w opar-

ciu o tezę Hannah Arendt o złu banalnym oraz o filozofię Immanuela Kanta i Paula Ricoeura. 

W obliczu skrajnych wniosków z eksperymentu postawione są pytania o wolność woli i moty-

wację jednostki oraz o odpowiedzialność za podjęte działania. Główna argumentacja jest sprze-

ciwem wobec radykalnej tezy o totalnym wpływie sytuacji na nasze wybory moralne oraz pro-

pozycją stanowiska zamiennego, stanowiącego połączenie postulatów dyspozycjonistów i sytu-

acjonistów. Rozważania prowadzą do wniosków o niepoznawalności zła i potrzebie rozwijania 

zdolności samodzielnego myślenia przy użyciu władzy sądzenia, która umożliwia ludziom nie 

tylko podejmowanie właściwych wyborów ale i przeciwdziałanie złu. 

 

Słowa kluczowe: zło, banalność zła, zło radykalne, władza sądzenia, Stanfordzki Ekspery-

ment Więzienny

 

 

Ostatnie stulecie dostarczyło mnóstwo materiału dowodowego popierają-

cego tezę psychologów społecznych o znacznym, jeżeli nie całkowitym, wpływie 

sytuacji na ludzkie działania. Druga wojna światowa oraz jej okropności w posta-

ciach obozów koncentracyjnych i masowej eksterminacji ludności przełamały 

                                                           
JOANNA HŁADYŁOWICZ, magister filozofii, Uniwersytet Jagielloński; e-mail: jhladylo-

wicz@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

152 

 

wszelkie schematy interpretacyjne i wytworzyły straszliwy precedens, z którym lu-

dzie nie spotkali się nigdy wcześniej. Zło, będące tego wynikiem, nowe zło, nie 

dające się wpasować w żadne ramy interpretacyjne postawiło pod znakiem zapy-

tania wszelkie dotychczasowe rozważania na temat natury naszej oraz świata. 

Ogrom zła i skala cierpienia z nim związana uniemożliwiają ujęcie go w znanych 

nam kategoriach, zmuszając do poszukiwań nowych wyjaśnień, aby nie tylko opi-

sać i zrozumieć ten fenomen, ale przede wszystkim przeciwdziałać mu i nie dopu-

ścić do ponownego pojawienia się w świecie. 

Badania Philipa Zimbardo były jedną z prób wyjaśnienia nowego zła. Wnio-

ski wyciągnięte z eksperymentu jasno sugerowały, że to sytuacje wynikające z pa-

nującego systemu są źródłem zła i przemian dobrych ludzi w istoty zdeprawowane 

i okrutne. 

 

Efekt Lucyfera 

 

Co sprawia, że ludzie czynią zło? – to pytanie przewodnie przeprowadzonego 

przez Zimbardo eksperymentu społecznego, który do historii przeszedł pod na-

zwą Stanfordzkiego Eksperymentu Więziennego (SPE); eksperyment potwierdził 

zaproponowaną przez badacza koncepcję efektu Lucyfera, zgodnie z którą czyn-

niki sytuacyjne oddziałujące na człowieka stanowią kluczowy element jego trans-

formacji. Teoria ta odrzuca wyraźnie zarysowany dualizm dobra i zła oraz wpływ 

wychowania, dwa z filarów, na których dotychczas zbudowana była większość teo-

rii dotyczących zła, w zamian proponując skupienie się na aspekcie sytuacyjnym – 

na czynnościach, w które jesteśmy uwikłani każdego dnia. Jak twierdzi Zimbardo, 

zło jest nie tylko bezpośrednim działaniem mającym na celu niszczenie innej jed-

nostki, ale również działaniem pośrednim, zmuszającym lub pozwalającym innym 

dokonywać tego zła w naszym imieniu. Duży nacisk położony jest na władzę i siły 

systemowe, będące w opinii badacza źródłem owego przyzwolenia, a zatem źró-

dłem samego zła1. Oddziałujące na nas siły sytuacyjne są moderowane przez więk-

sze systemy, a ich siłą napędową jest władza dająca nieograniczony wpływ na uwi-

kłane w systemy jednostki, a zatem też na ich transformację. Zimbardo skłania się 

ku sytuacyjnemu wyjaśnianiu przyczyn zachowań ludzkich, które stoi w opozycji 

                                                           
1 Philip Zimbardo, Efekt Lucyfera, tłum. Anna Cybulko, Joanna Kowalczewska, Józef Radzicki, 

Marcin Zieliński (Warszawa: PWN, 2017), 27. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

153 

 

do szeroko przyjmowanego wyjaśnienia dyspozycyjnego2. Pierwsze z nich zakłada 

istnienie sił zewnętrznych wpływających na nasze zachowanie, drugie natomiast 

pobudek naszego postępowania szuka wewnątrz nas, pytając o dyspozycje i zakła-

dając niezmienność naszej osobowości3. Zgodnie z przekonaniem Zimbardo, są to 

dwa różne podejścia implementujące zupełnie inne rozumienie i radzenie sobie ze 

złem. Tłumacząc pojawienie się zła, wyjaśnienie dyspozycyjne skupia się na po-

szukiwaniu zgniłych jabłek w zdrowym otoczeniu, podczas gdy sytuacjonizm 

zwraca się w stronę opisu zapleśniałej skrzynki, w której znajdują się jabłka4. Zau-

ważając ogromny wpływ siły sytuacyjnej na jednostkę i odrzucając analizę dyspo-

zycyjną, Zimbardo zaplanował eksperyment, który mógłby udowodnić ową rela-

cję, jednocześnie rzucając więcej światła na przyczyny zła. Taką procedurą stał się 

SPE mający modelować środowisko, gdzie relacja jednostka-władza jest najsilniej 

zaznaczona, przez co mechanizmy zaprzęgane przez system stają się wyraźne do 

zaobserwowania. Analiza wyników eksperymentu oraz szczegółowa interpretacja 

badań dotykających tego problemu, wykazała istnienie pewnych specyficznych 

czynników, których wystąpienie potęguje efekt Lucyfera – wpływa na tempo i in-

tensywność przemiany dobry-zły. Eksperyment stał się nie tylko fenomenem na-

ukowym, ale również kulturowym i doczekał się kilku ekranizacji oraz doku-

mentu. 

Uczestnikami eksperymentu byli studenci, którzy zostali poddani testom 

osobowościowym i testom na inteligencję, w celu eliminacji czynników mogących 

zakłócić przebieg eksperymentu. Głównymi założeniami podczas selekcji kandy-

datów były podobne wykształcenie, wiek, status społeczny, brak przeszłości kry-

minalnej oraz zaburzeń psychicznych. Z puli ochotników wybrano dwadzieścia 

cztery osoby, które miały stać się uczestnikami eksperymentu. Studenci zostali lo-

sowo podzieleni na dwie grupy: więźniów i strażników. Wyznaczono im specjalny 

ubiór, mający potęgować różnice między nimi; więźniowie nosili jednakowe ko-

szule z wyszytymi numerami, natomiast strażnicy ubierali się w stroje przypomi-

nające ubiór żołnierzy, a ich specyficznymi atrybutami były pałki i okulary ze 
                                                           

2 Spór zarysowany w: Candace L. Upton, „Virtue Ethics and Moral Psychology: The Situationism 

Debate”, The Journal of Ethics 13, nr 2/3 (2009): 103–115; Natasza Szutta, „Dyskusja z sytuacjonistyczną 

krytyką etyki cnót: odpowiedź na zarzuty Gilberta Harmana”, Diametros 2012, nr 13: 88–112; Gilbert 

Harman „Czy istnieje charakter moralny? Dyskusja Johna Dorisa z sytuacjonistyczną krytyką etyki 

cnót”, Etyka 2013, nr 46: 65–87. 
3 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 31. 
4 Tamże, 218–219. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

154 

 

srebrnymi szkłami zapewniające anonimowość. Ci ze studentów, którym przypa-

dła w udziale rola strażników, zostali poinstruowani o specyfice swoich ról. Mieli 

w jak najlepszy sposób sprawować nadzór nad więźniami, używając do tego odpo-

wiednich środków. Jedynym warunkiem był całkowity zakaz przemocy fizycznej. 

Eksperyment został zaplanowany na dwa tygodnie, jednak ze względu na drama-

tyczny przebieg i siłę z jaką uwydatniły się oczekiwane efekty oraz ze względu na 

zdrowie psychiczne i fizyczne studentów, przerwano go po tygodniu. W związku 

z wyraźnymi oznakami załamania nerwowego, pierwszy student-więzień został 

zwolniony już po 36 godzinach. 

 

 

Interpretacja i wnioski Zimbardo 

 

Diametralna transformacja obydwu grup badawczych skłoniła Zimbardo do 

odrzucenia interpretacji opierającej się na poszukiwaniu pomiędzy studentami 

zgniłych jabłek i skierowaniu się w stronę zapleśniałej skrzynki. Uznał on, że 

zmiana i patologiczne zachowania nie były wynikiem charakteru studentów, 

a czynników sytuacyjnych podtrzymywanych przez system zdefiniowany jako wa-

runki i ograniczenia postawione na początku eksperymentu. 

System „składa się z funkcjonariuszy i instytucji, których ideologia, wartości 

i władza stwarzają sytuacje oraz dyktują role i oczekiwania dotyczące aprobowa-

nych zachowań aktorów w jego sferach wpływu”5. Definicja ta sugeruje, że ludzie 

są jedynie aktorami, wcielającymi się w określone role, a zachowania – skrypty be-

hawioralne, są ściśle określone przez sytuacje, a zatem przez system. W przypadku 

SPE miał on swoje podwaliny w otoczeniu więziennym zreplikowanym nie tylko 

jako fizyczny obiekt, ale również jako obowiązujące tam normy. System i sytuacja 

tak drastycznie zmieniają zachowania ludzkie ponieważ bazują na „sprowadzeniu 

ludzi do roli funkcjonariuszy i samych tylko trybików machiny administracyjnej”6, 

                                                           
5 Tamże, 429. 
6 Hannah Arendt, Eichmann w Jerozolimie, tłum. Adam Szostkiewicz (Kraków: Wydawnictwo 

Znak, 2010), 403. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

155 

 

co potwierdziły nie tylko wyniki SPE, ale przede wszystkim funkcjonowanie sys-

temów totalitarnych w XX wieku oraz późniejsze wydarzenia jak te związane 

z więzieniem w Abu Ghraib7. 

Zimbardo wskazuje na zbiór zewnętrznych czynników warunkujących zaist-

nienie zapleśniałej skrzynki – anonimowość, dehumanizacja, role społeczne, re-

guły oraz presja w kierunku konformizmu8. Czynniki te odgrywały również zna-

czące role w funkcjonowaniu systemów totalitarnych, a badacz stawiał je ponad 

cechami wewnętrznymi ludzi, jako główne przyczyny popełnianego zła. Jednak to 

rodzi zasadniczą wątpliwość: jeżeli nasze działanie jest zdeterminowane przez sy-

tuację, czym są zatem wolne wybory i gdzie leży odpowiedzialność za nie? 

 

 

System a odpowiedzialność 

 

Zgodnie z efektem Lucyfera, wszelkie uczynki popełnione przez człowieka, 

niezależnie od tego jak dobre lub złe, może popełnić każdy z nas pod wpływem 

sytuacji społecznej. Siła jej oddziaływania jest największa w warunkach dla nas 

nowych, gdzie obowiązują inne reguły i role społeczne. Reguły stanowiące pod-

stawę systemu, wyznaczają charakterystykę ról społecznych poprzez ustalenie co 

jest konieczne, akceptowane i nagradzane, a co nie jest akceptowane i dlatego ka-

rane9. Role społeczne zawierające skrypty zachowań ściśle związane z określonymi 

sytuacjami są przez nas odgrywane zawsze. Mogą być zawieszone, gdy zmienia się 

sytuacja społeczna, ale mogą też być uwewnętrznione, nawet gdy wydają się 

sztuczne lub wymuszone. Miało to miejsce w SPE, gdzie początkowe kreacje więź-

niów były jedynie czasowe, a ich zakres i sytuacja w której obowiązywały były wy-

raźnie oddzielone od normalnego życia. Poprzez wpływ sytuacji studenci, którzy 

początkowo byli w stanie rozróżnić fikcję od rzeczywistości, zatracali się w swoich 

rolach. Jednocześnie zdawali oni sobie sprawę z popełnianych czynów i tłumaczyli 

je wymaganiami roli, jaką pełnili, wymykając się w ten sposób odpowiedzialności 
                                                           

7 Zimbardo nawiązuje do tego w Efekcie Lucyfera jako do zdarzenia potwierdzającego wyniki SPE. 

Zob. tamże 333–370. W tym samym świetle zostało to przedstawione w artykule Craiga Haneya i Philipa 

Zimbardo „Persistent Dispositionalism in Interactionist Clothing: Fundamental Attribution Error in 

Explaining Prison Abuse”, Personality and Social Psychology Bulletin 35, nr 6 (2009): 812, DOI: 

10.1177/0146167208322864 
8 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 219. 
9 Tamże, 234. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

156 

 

za krzywdy więźniów. Taki zabieg pozwalał im zrzucić odpowiedzialności za wła-

sne czyny na fakt wypełniania obowiązków będących w obrębie skryptu danej 

roli10 lub obciążyć nią osobę nadającą im tę rolę. W wypadku SPE był to sam Zim-

bardo. 

Problem odpowiedzialności niczym widmo wisi nad tezą Zimbardo i wiąże 

się z trudnością we wskazaniu podmiotu odpowiedzialnego za czyny, wynikającą 

z całkowitego przekonania ludzi o własnej niewinności w świetle wypełniania roli 

przykazanej przez jednostkę nadrzędną, na którą to odpowiedzialność za to dzia-

łanie zostaje później przeniesiona. Opisując siebie, ludzie zawsze odnoszą się do 

ról które pełnią w społeczeństwie. Czy jednak, funkcjonując w społeczeństwie, je-

steśmy skazani na Gombrowiczowską gębę niemożliwą do usunięcia, zupełnie de-

finiującą to, kim jesteśmy? Czy może jednak role są jedynie luźnymi schematami, 

w których ujawniają się konsekwencje naszych wolnych wyborów? 

Z punktu widzenia sytuacjonistów, to role społeczne są tym, co sprzyja dzia-

łaniu sił sytuacyjnych, będąc jednocześnie doskonałą możliwością ucieczki od od-

powiedzialności za działanie; charakter moralny nie ma znaczącego wpływu na 

postępowanie11. Takiego zdania jest John M. Doris, który w książce Lack of Cha-

racter argumentuje za słusznością badań psychologii społecznej jednoznacznie 

wykazujących brak spójności w ludzkim działaniu; autor ten posuwa się nawet do 

twierdzenia, że nawet bohaterskie czyny wynikają z czynników sytuacyjnych12. 

Według Zimbardo, gdybyśmy tłumacząc ludzkie wybory odwoływali się przede 

wszystkim do moralnego charakteru, uzyskalibyśmy wniosek szokujący. Większa 

część XX wiecznej Europy byłaby moralnie zła, a to, co nazywa się cnotami etycz-

nymi, przysługiwałoby jedynie nielicznym13. Wedle sytuacjonizmu, zrozumienie 

i ocena ludzkich działań powinny skupić się na siłach sytuacyjnych14, a nie na cha-

rakterze osoby, ponieważ każdy z nas, zdrowy czy chory na umyśle, może zostać 

uwikłany w sytuację zupełnie rozstrajającą nasz kompas moralny i upośledzającą 

zdolność interpretacji i reagowania na tego typu sytuację. Jednak krytyka etyki 

                                                           
10 Tamże, 239. 
11 Natasza Szutta, Czy istnieje coś, co zwiemy moralnym charakterem i cnotą? (Lublin: Wydawnic-

two Academicon, 2017), 175, DOI: 10.52097/acapress.9788362475605 
12 John M. Doris, Lack of Character (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 58–60. 
13 Szutta, Czy istnieje coś, 218. 
14 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 233. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

157 

 

cnót, która rzekomo dyskredytuje wpływ sytuacji, nie jest do końca zasadna, po-

nieważ stanowisko to opiera się na pojęciu phronesis, czyli mądrości praktycznej, 

roztropności, a zatem jak najbardziej uwzględnia wpływ sytuacji na zachowania 

ludzi15, chociaż nie jest on całkowity, jak to zakłada sytuacjonizm. 

Pozostaje pytanie o to, jak w świetle sytuacjonizmu wyjaśnić pojęcie odpo-

wiedzialności. Pytając o motywację czyichś działań, przypisujemy odpowiedzial-

ność osobie działającej, a nie systemowi, który uwikłał ją w sytuację. Dlatego też 

motywacje powinny być wyjaśniane jako coś wewnętrznego dla danej osoby, a nie 

jako część zewnętrznego systemu16. Wedle Arendt, przenosząc odpowiedzialność 

na system mianujemy samych siebie trybikami machiny i odbieramy sobie status 

osoby. W ten sposób wina mająca sens tylko wtedy, gdy mówimy o jednostkach17, 

nie zostaje wymazana, ale usunięta zostaje możliwość wybaczenia naszych czy-

nów. Przebaczanie w sensie prawnym, czyli ułaskawianie, odnosi się wszak do 

osoby, a określając siebie trybikiem, co związane jest wykluczeniem myślenia 

– bezmyślnością, wykluczamy się z tej kategorii. Myślenie jest tym, co osadza nas 

w świecie jako osoby, a tylko w przypadku osób możemy mówić o odpowiedzial-

ności. Dlatego wyjaśnienie sytuacjonistyczne, którego konsekwencją jest przenie-

sienie odpowiedzialności ze sprawcy na sytuację, nie zawiera w sobie miejsca na 

odpowiedzialność rozumianą jako coś, co można przypisać jedynie osobie. 

W świetle sytuacjonizmu trybik machiny nigdy nie może stać się odpowiedzialny, 

ponieważ stając się trybikiem, przestaje być osobą. 

 

 

Systemowa dehumanizacja 

 

Naziści nie tylko sami wyrzekali się statusu osoby, mianując się „trybikami”, 

ale pozbawiali innych ludzi tego statusu. System dehumanizował ludzi poprzez 

odebranie im wolności, prywatności i tożsamości18. Zapośredniczał wszystkie re-

lacje międzyludzkie, aby uzyskać nad nimi całkowitą kontrolę. Proces ten odbywał 

                                                           
15 Szutta, „Czy istnieje charakter moralny?”, 86. 
16 Szutta, Czy istnieje coś, 151. 
17 Hannah Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, tłum. Wojciech Madej, Mieczysław Go-

dyń (Warszawa: Prószyński i S-ka, 2003), 62. 
18 Hannah Arendt, Korzenie totalitaryzmu, tłum. Daniel Grinberg, Mariola Szawiel (Warszawa: 

Wydawnictwo Świat Książki, 2021), 528. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

158 

 

się „zgodnie z prawem” stanowionym przez system, dlatego zarówno w SPE jak 

i w totalitarnych systemach XX wieku nastąpiło odwrócenie i czynności wcześniej 

naganne jak prześladowania i zabijanie stały się czymś koniecznym, a nawet mo-

ralnie dobrym19. Nastąpiła legalizacja czynności, które w normalnych okoliczno-

ściach uznawane były za skrajnie niemoralne i niewybaczalne. Dla ludzi sprawie-

nie innym ludziom bólu jest czymś nieprzyjemnym, a sama myśl o tym jest niepo-

kojąca, dlatego proces dehumanizacji usuwał te odczucia poprzez pozbawienie in-

nych osób człowieczeństwa20. Taki zabieg rodził w osobach uwikłanych w System 

przekonanie, że postępują, niczym wzorowi obywatele, zgodnie z obowiązującym 

prawem21, a jednostki przez prawo wykluczane w rzeczywistości nie są osobami. 

W SPE dehumanizację odtworzono poprzez odebranie studentom wolności, 

całodobowy nadzór nad ich prywatnością oraz depersonalizację – przejawiającą 

się w zwracaniu się do nich po przydzielonych numerach oraz jednakowe, poniża-

jące stroje. Strażnicy zaczęli myśleć i mówić o nich bezosobowo, jako o innych, 

którzy są niżej niż oni sami. Z czasem zaczęli traktować więźniów przedmiotowo. 

Schemat ten łudząco przypomina dyrektywy nazistowskie względem Żydów, gdzie 

dehumanizacja rozpoczęła się od wprowadzenia terminu rozwiązanie kwestii ży-

dowskiej22, które miało na celu transformację Żydów z ludzi w jedynie problem, 

który należało rozwiązać. Ten intelektualny zabieg pozwolił na usunięcie wszelkiej 

empatii względem Żydów i doprowadził do powstania obozów zagłady, gdzie „sys-

tematyczne i zimne niszczenie ludzkich ciał obliczone jest na zniszczenie ludzkiej 

godności”23, ostateczny etap dehumanizacji prowadzący do traktowania ludzi 

przedmiotowo. Proces ten w systemach totalitarnych miał również silne znaczenie 

adaptacyjne, które ujawniło się też w SPE. Jak studenci radzili sobie z rosnącym 

dysonansem poznawczym między własnymi przekonaniami a czynami, których 

                                                           
19 Szutta, Czy istnieje coś, 206. 
20 Lisa Haagensen, Marnix Croes, „Thy Brother’s Keeper? The Relationship between Social Dis-

tance and Intensity of Dehumanization during Genocide”, Genocide Studies and Prevention: An Inter-

national Journal 7, nr 2/3 (2012): 225, DOI: 10.3138/gsp.7.2/3.223 
21 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 175. 
22 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 236. 
23 Marek Drwięga, Człowiek między dobrem a złem. Studia z etyki współczesnej (Kraków: Księ-

garnia Akademicka, 2012), 192. W Korzeniach totalitaryzmu dehumanizację przedstawiono jako stop-

niowy proces odzierania ludzi z godności, statusu osoby prawnej, moralnej, a na sam koniec niszczenia 

ich indywidualności, co wiązało się z niszczeniem spontaniczności, będącej atrybutem wolności. Zob. 

tamże, 522–530. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

159 

 

się dopuszczali? Paradoksalnie, to właśnie ten dysonans poznawczy zmuszał ich 

umysły do zaprzęgania nowszych sposobów usprawiedliwiania i tłumaczenia wy-

konywanych działań. Jednym z nich była racjonalizacja zachowań niezgodnych 

z ich przekonaniami poprzez nadanie im sensu i przekonanie siebie oraz innych 

o racjonalności pobudek kierujących ich zachowaniami24. Strażnicy, postrzegając 

więźniów przedmiotowo, byli w stanie ograniczyć, a nawet zniwelować reakcję 

emocjonalną będącą następstwem ich czynów, a za swoje okrucieństwo obwiniali 

bezpośrednio więźniów, uznając, że swoim zachowaniem zmuszali ich oni do co-

raz bardziej zdecydowanych i brutalnych działań. Ten sam proces został przedsta-

wiony w przypadku esesmanów, którzy uważając, że więźniowie są jedynie zwie-

rzętami, potworami w ludzkiej skórze, usprawiedliwiali swoją przemoc potrzebą 

zapanowania nad „dziczą”25. Studenci-strażnicy w poeksperymentalnych wywia-

dach zwierzali się, że często wykonywali działania sprzeczne z wyznawanymi przez 

nich wartościami, działania ukazujące im się jako niewłaściwe. Co by było gdyby 

zamiast postępować zgodnie z przydzieloną rolą, pogłębiliby własne wątpliwości 

i przemyśleli ich konsekwencje? Czy jedynie tak prosta, a zarazem trudna czyn-

ność, jaką jest refleksja, dzieli oprawców i bohaterów? 

Brak, a raczej utrata zdolności osądu pod wpływem czynnika zewnętrznego, 

jakim jest autorytet, była przedmiotem kolejnego znanego eksperymentu psycho-

logicznego przeprowadzonego przez Stanleya Milgrama26, a wyniki i wnioski pły-

nące z tego badania są zbieżne z wynikami SPE. Milgram, chcąc zrozumieć po-

wody ślepego posłuszeństwa wobec zbrodniczych rozkazów nazistów, w swoich 

badaniach sprawdzał, jak daleko są w stanie posunąć się ludzie pod wpływem au-

torytetu. Pod pozorem badania wpływu kary na pamięć, badani w roli nauczycieli 

mieli za zadanie testować pamięć podstawionej osoby badanej, a każda porażka 

miała być karana wstrząsem elektrycznym zadanym przez badanego – nauczy-

ciela. Kolejne wstrząsy był silniejsze od poprzednich, a badany nie wiedział, że 

w rzeczywistości są jedynie symulacją. Jak udowodnił Milgram, ludzie pod wpły-

wem autorytetu są w stanie posunąć się do skrajności, którą było zadawanie śmier-

telnych dawek wstrząsów. 

                                                           
24 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 241. 
25 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 260. 
26 Stanley Milgram, Obedience to Authority: An Experimental View (London: Harper Collins, 

1974); Stanley Milgram, „Behavioral Study of Obedience”, Journal of Abnormal and Social Behavior 

1963, nr 67: 371–378. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

160 

 

Skąd wzięło się zło? 

 

Podsumowując SPE, Zimbardo ucieka od skrajnego twierdzenia o wrodzo-

nym złu: rodzimy się z pewnymi wzorcami psychicznymi umożliwiającymi nam 

zostanie świętym lub grzesznikiem, a potencjał wypaczenia naszych dążeń jest nie-

odłącznym pierwiastkiem „tych samych procesów, dzięki którym my, istoty ludz-

kie, jesteśmy sprawcami tylu cudownych rzeczy”27. Popełnione przez ludzi zło wy-

nika zatem z owych przynależnych do nich własności, będących podstawą ich 

człowieczeństwa i jest dla nich pewną normą, a nie wyjątkiem. Jest czymś, co wy-

zwolone zostaje z tych unikatowych zdolności poprzez sytuację totalną i to właśnie 

ona jest determinantem tego, który z owych zadatków zostanie uwolniony. Zatem 

nie mówimy o złu wszechobecnym, radykalnym, ale o złu wyzwalanym przez sy-

tuacje w jakich znajdujemy się każdego dnia. To tworzone przez systemy sytuacje 

wyzwalają w nas to, co najgorsze. Stwierdzenie to może wydawać się radykalne, 

ponieważ wolimy wierzyć w utarte już przekonanie, że złe czyny popełniają jedy-

nie szaleńcy i złoczyńcy28. Dlatego też łatwiej przyjąć nam perspektywę dyspozy-

cjonistów, zakładającą, że to wewnętrzne aspekty nakłaniają ludzi do popełniania 

zbrodni. 

Jednak w dobie nowego zła, które rozpętało się na świecie od XX wieku, takie 

wyjaśnianie, choćby nawet intuicyjne, jest nie do pogodzenia z rzeczywistością. 

Aby poradzić sobie z opisem tych tragicznych obrazów, które namalowało w naszej 

historii nowe zło, Arendt ukuła termin banalność zła29. Idąc tropem głównego 

wniosku SPE, władza przypisana temu kto kontroluje system potrafi całkowicie 

wyeliminować wolę oporu jednostki30, zatem to od niej zależy, jaką rolę przyj-

miemy. W takim schemacie wola jest jedynie pustym frazesem, który nadaje na-

szym wyborom sztuczną niezależność, a źródła zła należy upatrywać w tym, co 

zewnętrzne. 

                                                           
27 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 251. 
28 Erik Lundestad, „Hannah Arendt and The Problem of Responsibility: The „Eichmann” Con-

troversy Revisited”, History of Philosophy Quarterly 33, nr 4 (2016): 380. 
29 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 403. 
30 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 16. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

161 

 

Wniosek ten niesie ze sobą poważne implikacje natury moralnej, z którymi 

nie zgodziłby się Kant, twórca tezy o radykalnym złu31, wedle której wynika ono 

z możliwości przyjmowania przez człowieka maksym sprzecznych z prawem mo-

ralnym, możliwości nieusuwalnej, bo leżącej w obrębie wolnej woli32. Radykalność 

opiera się na „stałej i zawsze obecnej […] nieusuwalnej możliwości odstępstwa od 

prawa moralnego”33, głęboko zakorzenionej w istocie naszego człowieczeństwa 

– wolności i wolnej woli. Kant nie zgadzał się ze stwierdzeniem, że doświadczenie 

jest kryterium oceny ludzi jako dobrych bądź złych. Według niego, aby przyjąć 

zgodne z prawem moralnym maksymy, pierwotne względem czynu czy doświad-

czenia, należy rozważyć autonomię osoby, czyli niezależność osoby od wpływów 

zewnętrznych. Zatem wnioski z SPE są niezgodne z tezą Kanta, ponieważ zupełnie 

pomijają one nie tylko autonomię osoby, ale przede wszystkim możliwość działa-

nia wolnej woli – aparatu decyzyjnego sygnalizującego naszą wolność, która we-

dług sytuacjonistów zależna jest od zmiennych sytuacyjnych, o ile w świetle ich 

argumentacji w ogóle możemy o niej mówić. 

W pierwszej fazie rozważań teza Kanta zostaje przez Arendt zaadaptowana 

w celu zmierzenia się z próbą opisu panoszącego się za czasów totalitaryzmu zła, 

ale w jej badaniach uzyskuje ona nowe znaczenie. Nazywając zło radykalnym, 

Arendt odnosi się do pierwszego pojawienia się jego korzeni w świecie34, a wa-

runki, w jakich ono zaistniało – obozy koncentracyjne – opisuje jako niepojmo-

walne i niesprowadzalne do żadnych znanych motywów. Dalsze badania odwiodły 

ją od radykalności zła, prowadząc do tezy o banalności zła, wynikającej z analizy 

procesu Adolfa Eichmanna. W dziele Odpowiedzialność i władza sądzenia au-

torka stwierdza, że „największe zło nie jest radykalne, nie ma korzeni, a zatem nie 

ma ograniczeń”35. Zło możliwe jest tam, gdzie ludzie przestają samodzielnie my-

śleć, przez co stają się pozbawieni głębszej refleksji. Wychodząc od radykalności – 

zakorzenienia zła w świecie, Arendt dotarła do tezy o banalności, tego wymiaru 

                                                           
31 Immanuel Kant, „Religia w obrębie samego rozumu”, w: Immanuel Kant, Dzieła zebrane, 

t. V. Religia w obrębie samego rozumu. Spór fakultetów. Metafizyka moralności, red. Wojciech Włoch 

(Toruń: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 2011), 39. 
32 Kant, „Religia w obrębie samego rozumu”, 25. 
33 Drwięga, Człowiek między dobrem a złem, 188. 
34 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 19. 
35 Tamże, 124. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

162 

 

zła, który uwidacznia się w zachowaniu Eichmanna i stanowi opis prawdziwej na-

tury zła wyrządzonego z bezmyślności36. W porównaniu ze złem radykalnym, zło 

banalne jest zawsze skrajne – ekstremalne w swojej skali. Nie jest ani demoniczne, 

ani głębokie w sensie radykalnym, ponieważ nie ma korzeni w świecie. Jest dla 

myśli nieuchwytne, ponieważ badanie go, zawsze prowadzi ku nicości37. Dla 

Arendt to Eichmann był uosobieniem banalności, ponieważ jego bezmyślność 

przejawiała się zupełnym brakiem myślenia, które Arendt rozumiała jako „mo-

ralną wrażliwość oraz władzę sądzenia, a nie ścisłą kalkulację”38. Refleksja wywo-

dząca się z niemego dialogu z wewnętrznym ja, nie odnosi się jedynie do samego 

siebie, ale zawiera również zdolność empatii umożliwiającą postawienie się na czy-

imś miejscu i zrozumienie drugiej osoby. Eichmanna wielu specjalistów uznało, 

ku ich własnemu zdumieniu, za całkowicie normalnego, a wręcz pożądanego 

w społeczeństwie39. Nie można było dostrzec w nim demoniczności czy czynienia 

zła w imię jedynie zła. To jego zupełne oderwanie od rzeczywistości i niezdolność 

do myślenia i refleksji sprawiły, że popełnił czyny, które do dziś trudno wytłuma-

czyć, a tym bardziej zrozumieć. 

Myślenie i zdolność refleksji są dla Arendt trzonem moralnych decyzji po-

dejmowanych dzięki władzy sądzenia. Myśląc, czyli odbywając niemy dialog z sa-

mym sobą, stajemy się świadomi swoich potencjalnych działań oraz ich skutków. 

Dzięki tej zdolności wciąż pozostajemy osobami zdolnymi decydować o swoich 

czynach i brać za nie odpowiedzialność. Z niemego dialogu w obliczu rozterek 

moralnych, a zwłaszcza w sytuacjach, gdy instytucje, które powinny stać na straży 

moralności wydają się co najmniej wątpliwe, lub zwyczajnie w świecie przestają 

spełniać swoje funkcje, możemy wyprowadzić formułę nie mogę będącą głosem 

naszego sumienia, która ostatecznie umożliwi nam podejmowanie decyzji. Zgod-

nie ze słowami Arendt, „tam, gdzie chodzi o wybór moralny, zawsze należy pole-

gać na sobie i nie rozglądać się dookoła za autorytetem”40, ponieważ koniec koń-

ców, cokolwiek by się nie wydarzyło, to my sami będziemy żyli ze swoim ja, a kto 

by chciał żyć pod jednym dachem z oszustem, złodziejem czy mordercą? Właśnie 

na tym zasadza się tak mocno podkreślana przez Arendt zdolność refleksji. Tracąc 

                                                           
36 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 14. 
37 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 403. 
38 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 314. 
39 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 36. 
40 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 312. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

163 

 

ją, ludzie popadają w bezmyślność Eichmannowską, czyli przestają zastanawiać się 

nad sensem tego, co robią, w wyniku czego po prostu nie wiedzą, co czynią. Dzieje 

się tak, gdy zamiast polegać na własnym osądzie, odpowiedzialność przenosi się 

na rolę, rozkaz lub na osobę, która wydaje ten rozkaz. Uwidoczniło się to nie tylko 

na przykładzie Eichmanna, ale i też w wynikach SPE. W pierwszym przypadku 

wiązało się to z ślepym posłuszeństwem wobec nazistowskiego prawa. Sam Eich-

mann uważał się za osobę niezwykle odpowiedzialną, ale przede wszystkim pra-

worządną, co podkreślał sumiennym wykonywaniem powierzonych mu zadań. 

Przerzucenie odpowiedzialności ujawniło się podczas rozprawy, gdy oświadczył, 

że jedynie wykonywał rozkazy i postępował zgodnie z obowiązującym prawem. 

Przerzucenie odpowiedzialności w SPE miało podobny charakter. Strażnicy byli 

okrutni wobec więźniów, ponieważ byli przekonani, że postępują zgodnie z tym, 

co im polecono, czyli że odpowiednio naśladują zachowania prawdziwych straż-

ników. Można oczywiście interpretować to w sposób zgodny z sytuacjonizmem, że 

to sytuacja wymusiła na nich zachowanie, że nie mieli większego wyboru. Jednak 

zgodnie z analizami Arendt, istoty ludzkie charakteryzują się pewną specyficzną 

władzą – myśleniem; władza ta w takich sytuacjach powinna określać ich działa-

nie. Nierozerwalnie wiąże się to ze statusem osoby jako takiej. Jeżeli sami siebie 

określamy jako trybiki machiny nie mające na nic wpływu, które ślepo wykonują 

rozkazy, automatycznie pozbawiamy się tego statusu. W konsekwencji brak samo-

dzielnego osądu i refleksji powodują, że nie jesteśmy ukonstytuowani w rzeczywi-

stości jako osoby41. Przez doprowadzenie do takiej sytuacji popada się w bezmyśl-

ność i pozbawia się możliwości dialogu nie tylko z innymi osobami, ale przede 

wszystkim z samym sobą. Jeżeli dochodzi do takiej sytuacji jak w przypadku Eich-

manna, nie ma już mowy o jego zakorzenieniu we własnych myślach. Przepada 

świadomość tego, że przede wszystkim trzeba będzie żyć z samym sobą po każdym 

dokonanym wyborze, a wraz z utratą tej świadomość, owo nie mogę znika i znikają 

również wszelkie ograniczenia wewnętrzne zapraszając zło do działania w nas 

i świecie. 

 

 

  

                                                           
41 Tamże, 140. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

164 

 

Działanie i walka ze złem 

 

Wyniki SPE oraz termin „banalność zła” potwierdzają, że sprawcą zła może 

być każdy, kto znajdzie się w skrajnej sytuacji i nie zagłębi się w siebie nie podej-

mując wysiłku przemyślenia sytuacji oraz jej możliwych skutków. Zimbardo, na 

podstawie efektów swojego eksperymentu, wprowadził termin przeciwny do „ba-

nalności zła” – „banalność heroizmu”42. Zgodnie z tą koncepcją każdy może być 

bohaterem;, bycie nim nie jest czymś ekskluzywnym43. Aby jednak zostać bohate-

rem, należy wyzbyć się egocentrycznego myślenie na rzecz relacji międzyludzkich, 

co w połączeniu z działaniem rozbudza „bohaterską wyobraźnię”44, czyli zestaw 

nastawień prowadzących do współczucia i stawiania się na miejscu innych. Skut-

kować to może bohaterską postawą, co świadczy, że każdy może zostać bohaterem. 

Koncepcja ta jest zbieżna z poglądem Arendt, która, argumentując, że zło jest dzia-

łaniem władzy nikogo, wynikiem bezmyślności i wyzbycia się statusu osoby, jed-

nocześnie punktuje, że aby zostać bohaterem czy też zwyczajnie w świecie prze-

ciwdziałać złu należy pogłębiać swoją refleksję i krytycznej analizie poddawać nie 

tylko sytuację, w której się jednorazowo znajdujemy, ale też jej możliwe skutki. 

Zatem myślenie i ocena działania i jego wyników – co powinno być atrybutem 

każdej osoby – są narzędziami, które odpowiednio zastosowane, umożliwiają każ-

demu przeciwdziałanie złu. 

Wyniki SPE, którego celem była odpowiedź na pytanie: „co sprawia, że ludzie 

popełniają niewybaczalne czyny”, a zatem pośrednio także odpowiedź na pytanie: 

skąd w nas i w świecie jest zło, pokazują, że należy uwzględniać wpływ sytuacji, 

który z normalnych, moralnie dobrych studentów może uczynić strażników znę-

cających się nad innymi. Wnioski te nie mogą jednak przyjąć skrajnej wersji, 

i oznaczać, że żyjemy w świecie całkowicie zdeterminowanym. Byłoby to zgubne 

                                                           
42 Zimbardo, Efekt Lucyfera, 456. 
43 Zeno E. Franco, Scott T. Allison, Elaine L. Kinsella, Ari Kohen, Matt Langdon, Philip Zimbardo, 

„Heroism Research: A Review of Theories, Methods, Challenges, and Trends”, Journal of Humanistic 

Psychology 58, nr 4 (2018): 386, DOI 10.1177/0022167816681232 
44 Temat heroic imagination poruszono w badaniach na temat heroizmu, przeprowadzonych 

przez psychologów społecznych. Zob. Zeno E. Franco, Kathy Blau, Philip Zimbardo, „Heroism: A Con-

ceptual Analysis and Differentiation Between Heroic Action and Altruism”, Review of General Psychol-

ogy 15, nr 2 (2011): 111, DOI: 10.1037/a0022672; Philip Zimbardo, „Why the world needs heroes”, Eu-

rope’s Journal of Psychology 7, nr 3 (2011): 404. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

165 

 

nie tylko dla stanowionego prawa moralnego, ale również i dla nas jako istot opi-

sujących się w kategoriach wolności. Wiele konstruktów zbudowanych na tej ka-

tegorii zakładających naszą godność, zdolność refleksji i odpowiedzialność za sa-

mych siebie, upadło by w konfrontacji ze skrajnym determinizmem sytuacyjnym. 

Upadłby też termin „wolna wola”, który w procesie opisywania i przypisywania 

odpowiedzialności odgrywa kluczową rolę, ponieważ tylko ludzie, którzy świado-

mie, pod wpływem własnego namysłu wybierają działanie, mogą być podmiotami 

odpowiedzialności za własne działanie i jego skutki45. Interpretując wyniki SPE, 

należy więc zrównoważyć miary interpretacyjne, którymi się posługujemy 

i uwzględnić czynnik ludzki, czyli indywidualne motywacje, doświadczenia i ce-

chy charakteru. Nie robiąc tego, z trudem moglibyśmy analizować i rozumieć za-

chowanie bohaterskich jednostek sprzeciwiających się tyranii i kierujących się 

w swoim działaniu formułą „nie mogę”. 

Należy jednak podkreślić, że wszelkie próby opisu przyczyn i źródeł zła mają 

charakter spekulacji, ponieważ ilekroć zwracamy się w stronę tego zjawiska, na-

trafiamy na pewną poznawczą aporię. Nasze rozważania kierują nasze myśli głę-

biej i głębiej w poszukiwaniu początków, korzeni, co w przypadku zła nie jest moż-

liwe, ponieważ, jak podkreśla Arendt zło „urąga myśli”46 natrafiającej na nicość. 

„Banalne zło” nie ma korzeni, a bez nich i bez możliwości dotknięcia ich myślą 

zło, jak pokazują rozważania Kanta, jest niepoznawalne47. Stwierdzenie to ma 

swoją kontynuację w filozofii Ricoeura. Francuski filozof również opowiada się za 

Kantowską tezą o niezbadanym pochodzeniu zła48. Zło, jakie kładzie się cieniem 

na naszej historii, jest zjawiskiem powtarzalnym; raz zaistniawszy w świecie, ini-

cjuje prawdopodobieństwo kolejnego pojawienia się. Jest podobne do zbrodni, 

która raz dokonana sprawia, że możliwość jej popełnienia staje jest znacznie więk-

sza za kolejnym razem49. Zło nie jest radykalne w tym znaczeniu, że jest czymś 

pierwotnym względem naszych czynów. Jest banalne, ponieważ jest popełnione 

przez jednostkę i to jednostka musi z nim przede wszystkim walczyć i brać za nie 

odpowiedzialność50. Jednocześnie w swojej banalności i niepoznawalności zło jest 
                                                           

45 George R. Mastroianni, „Obedience in perspective: Psychology and the Holocaust”, Theory 

& Psychology 25, nr 5 (2015): 664, DOI: 10.1177/0959354315608963 
46 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 403. 
47 Drwięga, Człowiek między dobrem a złem, 218. 
48 Tamże, 222. 
49 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 403. 
50 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 321. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

166 

 

niczym zaraza, dżuma, której bakcyl nigdy nie umiera, „może ono wypełnić i spu-

stoszyć cały świat, bo rozprzestrzenia się jak grzyb porastający powierzchnię”51. 

W obliczu tak negatywnych stwierdzeń i nasuwającego się wniosku o wszechobec-

ności zła, które niezależnie od ustalonych zasad i instytucji moralnych, ujawnia się 

w przeróżnych formach i jest czymś więcej niż problem spekulatywny52, należy 

pamiętać, że zawsze można je przezwyciężyć53. A w tej konfrontacji orężem jest 

samodzielne myślenie, broń, która nie jest jedynie atutem filozofów, ale, jak Arendt 

podkreśla za Kantem, jest narzędziem, którego wymagać należy od wszystkich lu-

dzi i które dla wszystkich ludzi powinno być dostępne54. Zgodnie ze słowami Ri-

coeura, zło jest tym przeciwko czemu walczymy, zrezygnowawszy z wyjaśniania 

go, a postulowane myślenie musi być zgodne z działaniem i przemianą uczuć. To 

moralne postępowanie powinno być tym, co nas motywuje i mimo że wnioski Ri-

coeura są dla ludzkości smutne, gdyż cierpienia stanowiącego konsekwencję zła 

nie da się pokonać, to jest dla nas nadzieja w nieustającej walce, którą musimy 

podejmować, ponieważ „działalność, dzięki której maleje przemoc jednych ludzi 

wobec drugich zmniejsza też ilość cierpienia w świecie”55. Ostatecznie, chociaż 

wydaje się, że walka ze złem jest walką z wiatrakami, to naszym obowiązkiem jako 

istot ludzkich jest ją podjąć, ponieważ w obliczu zła inna reakcja niż zdecydowany 

sprzeciw jest jedynie biernością, tak często identyfikowaną z milczącym przyzwo-

leniem. 

 

Podsumowanie 

 

SPE stał się kamieniem milowym w badaniach wpływu sytuacji na człowieka 

oraz zapalnikiem do żywej dyskusji na temat zła w ludziach i świecie. Pomimo 

wyników jednoznacznie wskazujących na totalny wpływ sytuacji na ludzi oraz wy-

rządzane przez nich zło, które mogą sugerować przeniesienie odpowiedzialności 

z jednostki na sytuację, SPE doczekał się też krytyków, broniących tezy, że ten 

wpływ to nie wszystko. W artykule zatytułowanym Contesting the ‘‘Nature’’ Of 

                                                           
51 Arendt, Eichmann w Jerozolimie, 403. 
52 Paul Ricoeur, Zło. Wyzwanie rzucone filozofii i teologii, tłum. Ewa Burska (Warszawa: Instytut 

Wydawniczy Pax, 1992), 34. 
53 Drwiega, Człowiek między dobrem a złem, 189. 
54 Arendt, Odpowiedzialność i władza sądzenia, 321. 
55 Ricoeur, Zło, 35. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

167 

 

Conformity: What Milgram and Zimbardo’s Studies Really Show1 autorzy punk-

tują, że dwa najbardziej znane eksperymenty psychologii społecznej nie potwier-

dziły wpływu sytuacji w takim stopniu ,w jakim pokazywał to Zimbardo i Mil-

gram. Ostatnie badania wskazują, że ludzie pokroju Eichmanna nie tyle podążali 

ślepo za rozkazami, co było ich główną linią obrony na procesach, ale wkładali 

czynny wysiłek w swoją pracę i byli dumni z jej efektów2. Wynikało to z faktu, że 

rozkazy nazistów często były niejasne, niedoprecyzowane, a działania oprawców 

wynikały z ich kreatywności i nieustannego pragnienia pięcia się w biurokratycz-

nej drabinie nazistowskich organizacji, przez co kwestionować można konfor-

mizm, a wskazywać raczej na entuzjazm i kreatywność nazistów w wykonywaniu 

swoich zadań. Podobne wątpliwości można wysunąć w przypadku SPE, gdzie 

Zimbardo poinstruował studentów-strażników w jaki sposób mają się zachowy-

wać, przez co ich brutalność nie musiała wynikać z roli zakotwiczonej w sytuacji, 

w której się znaleźli, ale może raczej być ich „kreatywnym” podejściem do wyko-

nywania instrukcji Zimbardo. W podobnym tonie autorzy krytykują eksperyment 

Milgrama, opierając się na stwierdzeniu, że nie wykazał on wpływu autorytetu i 

ślepego podążania za rozkazem, ale udowodnił, że silne przekonanie oraz odpo-

wiednie uzasadnienie działania wpływają na psychikę ludzką w taki sposób, że lu-

dzie posuwają się do skrajnych działań, wierząc, że to co robią, jest uzasadnione 

i ważne. 

Ostatnie badania i prace nad pismami, które Eichmann napisał w Argentynie, 

rzucają nieco światła na jego umysł oraz światopogląd, wykazując, że jednak sprzy-

jał on sprawie nazistów i sam był antysemitą3. Jest to zbieżne z wnioskami wysu-

niętymi przez McFarland i Carnahan, którzy potwierdzając tezę Zimbardo o wpły-

wie sytuacji na zachowanie ludzi, ale rozszerzają to o działanie mechanizmów 

samo-wyboru i wyboru przez innych4. Według tych badaczy sytuacja nie tylko 

                                                           
1 S. Alexander Haslam, Stephen D. Reicher, „Contesting the „Nature’’ Of Conformity: What Mil-

gram and Zimbardo’s Studies Really Show”, PLOS Biology 10, nr 11 (2012): e1001426, DOI: 

10.1371/journal.pbio.1001426 
2 S. Alexander Haslam, Stephen D. Reicher, „Beyond the Banality of Evil: Three Dynamics of an 

Interactionist Social Psychology of Tyranny”, Personality and Social Psychology Bulletin 33, nr 5 (2007): 

617, DOI: 10.1177/0146167206298570 
3 Lundestad, „Hannah Arendt”, 385; Haslam, Reicher, „Beyond the Banality of Evil”, 616–617.  
4 Sam McFarland, Thomas Carnahan, „A Situation’s First Powers Are Attracting Volunteers and 

Selecting Participants: A Reply to Haney and Zimbardo”, Personality and Social Psychology Bulletin 35, 

nr 6 (2009): 816, DOI: 10.1177/0146167209334781 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

168 

 

wpływa na osoby w niej się niej znajdujące, ale przyciąga też ludzi uważających, że 

posiadane przez nich cechy do takiej sytuacji ich predysponują lub dzięki tym dys-

pozycjom są do niej rekrutowani. Wedle badaczy, uwidoczniło się to w więzieniu 

Abu Ghraib, gdzie część z żołnierzy sama zgłosiła się do obowiązków lub posiadała 

wcześniejszą historię nadużyć i przemocy. W odpowiedzi na te zarzuty, Zimbardo 

skrytykował założenie, że uczestnicy SPE zgłosili się do eksperymentu, ponieważ 

uważali, że ich dyspozycje i charakter wpasują ich w badaną sytuację. Ponadto nie 

było żadnych czynników, które wpływałyby na to, że osoby z pożądanym zestawem 

cech byłyby preferowane podczas wyboru ochotników do SPE – na co wskazuje 

na to brak różnic osobowościowych pomiędzy uczestnikami oraz brak zaburzeń 

psychicznych i skłonności do przemocy.5 

Argumentacja przedstawiona w niniejszym artykule proponuje odrzucenie 

skrajnego sytuacjonizmu ze względu na jego radykalne implikacje dotyczące 

sztuczności wolnej woli i barak wyjaśnienia odpowiedzialności lub przeniesienie 

jej z osoby na sytuację. Powyżej przytoczone badania z obszaru psychologii spo-

łecznej oraz dyskusja wokół nich wskazują, że sytuacjonizm może być zastosowany 

do opisu transformacji ludzi pod wpływem sytuacji, jednak nie może być jedynym 

narzędziem. W jego miejsce należałoby przyjąć stanowisko chimeryczne, łączące 

w sobie postulaty zarówno dyspozycjonistów, jak i sytuacjonistów. Uzasadnioną 

wydaje się być obrona posiadanego przez ludzi charakteru moralnego, który wy-

stawiany jest na nieustanne próby w obliczu zmiennych sytuacyjnych. Jedynie tak 

postulowane założenia mogą przybliżyć się do wyjaśnienia nowego zła, będącego 

precedensem w naszej historii, któremu jednak nie ulegli wszyscy członkowie spo-

łeczeństwa. To właśnie te chwalebne wyjątki historii należałoby głębiej poznać 

w celu odnalezienia czynników bądź motywacji nie pozwalających ludziom ugiąć 

się pod ciężarem panującego systemu. Nawet sam Zimbardo przyznaje, że mimo 

dużego wpływu otoczenia, ludzie, wyzbywając się egocentryzmu na rzecz relacji 

międzyludzkich, są w stanie zamienić piekło w niebo6. Teza Arendt, której pod-

stawą jest władza sądzenia, zdaje się doskonale odpowiadać wymaganiom, które 

musi spełnić poszukiwanie wyjaśnienia. Jednak nie jest ona stricte objaśnieniem 

zła i jego początków, a jedynie odsłonięciem ludzkiej słabości wynikającej z braku 

samodzielnego myślenia. Koncepcja Zimbardo oraz postulaty sytuacjonistów 

                                                           
5 Haney, Zimbardo, „Persistent Dispositionalism”, 810. 
6 Zimbardo, „Why the world needs heroes”, 404. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

169 

 

osiągają sukces na polu opisu wpływu sytuacji na ludzkie zachowanie, jednak za-

wodzą w próbach opisania odpowiedzialności i uwzględnienia wewnętrznych 

atrybutów człowieka, takich jak jest myślenie, wola oraz sądzenie. Arendt koncep-

cja banalności zła Arendt opisuje procesy pozbawiania człowieka specyfiki osobo-

wej. Jednak ta koncepcja jest sensowną całością jedynie w przypadku, gdy rozwa-

żone są odniesienia do innych ludzi oraz świata zamieszkiwanego przez tych ludzi. 

Zatem jedynie połączenie oby stanowisk, poprzez rozważenie zarówno czynników 

wewnętrznych, jak i zewnętrznych może nas przybliżyć do opisania zła. 

Poszukiwanie źródła zła jawi się zawsze jako aporia, ze względu na brak jego 

korzeni w świecie. Właśnie dlatego, fenomen ten nie jest radykalny, a jedynie albo 

aż banalny. Zło jest niepoznawalne i niepojmowalne, co nie implikuje jednak za-

przestania prób rozważań na jego temat. Ludzie są istotami pytającymi i to ta zdol-

ność winna przyświecać im podczas wszelkich podejmowanych wyborów. Tylko 

ten, kto potrafi zadawać uzasadnione pytania, potrafi też posługiwać się zdolno-

ścią myślenia, będącą podstawą władzy sądzenia potrzebną do rozeznania się 

w moralnych dylematach. Podsumowując, mimo niepoznawalności zła i aporii 

pojawiającej się podczas poszukiwania jego źródeł oraz pomimo niezliczonych 

prób wyjaśnienia tego zjawiska, jedynie refleksja nad podejmowanymi wyborami 

i próby przeciwdziałania złu, są tym, co w obliczu tego zagadnienia jest pewne. 

Dlatego dalsze rozważania powinny dotyczyć właśnie zdolności samodzielnego 

myślenia, która odpowiednio rozwinięta i pielęgnowana powinna prowadzić do 

formuły nie mogę, uniemożliwiającej działanie niosące zło i będącej orężem 

w walce z nim. Ostatecznie, tak jak każdy z nas może być sprawcą banalnego zła, 

tak każdy z nas zgodnie z koncepcją banalności heroizmu, temu złu może prze-

ciwdziałać. 

 

 

 

Bibliografia 
 

Arendt, Hannah. Eichmann w Jerozolimie. Rzecz o banalności zła. Tłum. Adam Szostkiewicz. 

Kraków: Wydawnictwo Znak, 2010. 

Arendt, Hannah. Korzenie totalitaryzmu. Tłum. Daniel Grinberg, Mariola Szawiel. Warszawa: 

Wydawnictwo Świat Książki, 2021. 

Arendt, Hannah. Odpowiedzialność i władza sądzenia. Tłum. Wojciech Madej, Mieczysław Go-

dyń. Warszawa: Prószyński i S-ka, 2003. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

170 

 

Doris, M., John. Lack of Character. Cambridge: Cambridge University Press, 2002. 

Drwięga, Marek. Człowiek między dobrem a złem. Studia z etyki współczesnej. Kraków: Księ-

garnia Akademicka, 2012. 

Franco, E. Zeno, Scott T. Allison, Elaine L. Kinsella, Ari Kohen, Matt Langdon, Philip Zimbardo. 

„Heroism Research: A Review of Theories, Methods, Challenges, and Trends”. Journal 

of Humanistic Psychology 58, nr 4 (2018): 382–396. DOI 10.1177/0022167816681232. 

Franco, E. Zeno, Kathy Blau, Philip Zimbardo. „Heroism: A Conceptual Analysis and Differen-

tiation Between Heroic Action and Altruism”. Review of General Psychology 

15, nr 2 (2011): 99–113. DOI: 10.1037/a0022672. 

Haagensen, Lisa, Marnix Croes. „Thy Brother’s Keeper? The Relationship between Social Dis-

tance and Intensity of Dehumanization during Genocide”. Genocide Studies and Preven-

tion: An International Journal 7, nr 2/3 (2012): 223–250. DOI: 10.3138/gsp.7.2/3.223. 

Haney, Craig, Philip Zimbardo. „Persistent Dispositionalism in Interactionist Clothing: Funda-

mental Attribution Error in Explaining Prison Abuse”. Personality and Social Psychology 

Bulletin 35, nr 6 (2009): 807–814. DOI: 10.1177/0146167208322864. 

Haslam, S., Stephen D. Reicher. „Beyond the Banality of Evil: Three Dynamics of an Interaction-

ist Social Psychology of Tyranny”. Personality and Social Psychology Bulletin 

33, nr 5 (2007): 615–622. DOI: 10.1177/0146167206298570. 

Haslam, S., Stephen D. Reicher. „Contesting the „Nature’’ Of Conformity: What Milgram 

and Zimbardo’s Studies Really Show”. PLOS Biology 10, nr 11 (2012): e1001426. DOI: 

10.1371/journal.pbio.1001426. 

Kant, Immanuel. „Religia w obrębie samego rozumu”. W: Immanuel Kant. Dzieła zebrane, 

t. V. Religia w obrębie samego rozumu. Spór fakultetów. Metafizyka moralności, red. Woj-

ciech Włoch, 23–46. Toruń: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, 

2011. 

Lundestad, Erik. „Hannah Arendt and The Problem of Responsibility: The „Eichmann” Con-

troversy Revisited”. History of Philosophy Quarterly 33, nr 4 (2016): 375–393. 

McFarland, Sam, Thomas Carnahan. „A Situation’s First Powers Are Attracting Volunteers 

and Selecting Participants: A Reply to Haney and Zimbardo”. Personality and Social Psy-

chology Bulletin 35, nr 6 (2009): 815–818. DOI: 10.1177/0146167209334781. 

Mastroianni, R., George. „Obedience in perspective: Psychology and the Holocaust”. Theory 

& Psychology 25, nr 5 (2015): 657–669. DOI: 10.1177/0959354315608963. 

Milgram, Stanley. „Behavioral Study of Obedience”. Journal of Abnormal and Social Behavior 

1963, nr 67: 371–378. 

Milgram, Stanley. Obedience to Authority: An Experimental View. Londyn: Harper Collins, 

1974. 

Ricoeur, Paul. Zło. Wyzwanie rzucone filozofii i teologii. Tłum. Ewa Burska. Warszawa: Instytut 

Wydawniczy Pax, 1992. 

Szutta, Natasza. „Czy istnieje charakter moralny? Dyskusja Johna Dorisa z sytuacjonistyczną 

krytyką etyki cnót”. Etyka 2013, nr 46: 65–87. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

171 

 

Szutta, Natasza. Czy istnieje coś, co zwiemy moralnym charakterem i cnotą? Dyskusja z sytua-

cjonistyczną krytyką etyki cnót. Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2017. 

DOI: 10.52097/acapress.9788362475605. 

Szutta, Natasza. „Dyskusja z sytuacjonistyczną krytyką etyki cnót: odpowiedź na zarzuty Gil-

berta Harmana”. Diametros 2012, nr 13: 88–112. 

Upton, L., Candance. „Virtue Ethics and Moral Psychology: The Situationism Debate”. The Jo-

urnal of Ethics 13, nr 2/3 (2009): 103–115. 

Zimbardo, Philip. Efekt Lucyfera. Dlaczego dobrzy ludzie czynią zło?. Tłum. Anna Cybulko, 

Joanna Kowalczewska, Józef Radzicki, Marcin Zieliński. Warszawa: PWN, 2017. 

Zimbardo, Philip. „Why the world needs heroes”. Europe’s Journal of Psychology 7, nr 3 (2011): 

402–407. 

 

 

 

Summary 

 

To explain evil. Philosophical interpretation  

of Philip Zimbardo’s Prison Experiment 

 

The main problem of this paper is the issue of the evil and attempts at explaining this 

phenomenon. It is an analysis and reinterpretation of the Stanford Prison Experiment con-

ducted by Philip Zimbardo. The leading argumentation is composed of Hannah Arendt's thesis 

of the banality of evil and philosophy of Immanuel Kant and Paul Ricoeur. Facing the radical 

experiment's conclusions, questions about human free will, motives and responsibility was 

raised. Therefore, the main thesis of this paper is an objection against the radical postulate of 

social psychologists about a profound influence a situation has on our moral decisions. 

The conclusion leads us to assumption of the incomprehensible character of evil and a strong 

need to expand our ability of self-reliant thinking allowing us to make a morally right choices 

and to counteract evil. 

 

Keywords: evil, banality of evil, radical evil, judgment, Stanford Prison Experiment 

 

 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53



Joanna Hładyłowicz, Wyjaśnić zło. Filozoficzna interpretacja eksperymentu więziennego… 

 

172 

 

Zusammenfassung 

 

Das Böse erklären. Philosophische Interpretation  

des Gefängnisexperiments von Philip Zimbardo 

 

Der Artikel ist der Frage des Bösen und dem Versuch gewidmet, dieses Problem zu erläu-

tern. Es ist eine Analyse und Neuinterpretation der Ergebnisse vom Standford Gefängnisexpe-

riment, die sich auf Hannah Arendts These über die Banalität des Bösen und auf die Philosophie 

von Immanuel Kant und Paul Ricoeur stützt. Angesichts der extremen Schlussfolgerungen 

des Experiments werden Fragen über die Freiheit des Willens und die Motivation des Einzelnen 

sowie über die Verantwortung für die unternommenen Handlungen aufgeworfen. Die Haupt-

argumentierung bildet der Widerstand gegen die radikale These, dass die Situation unsere mo-

ralischen Entscheidungen völlig beeinflusst, und der Vorschlag eines Standpunktes, der die For-

derungen von Dispositionisten und Situationisten vereint. Die Überlegungen führen zu 

Schlussfolgerungen über die Unerkennbarkeit des Bösen und die Notwendigkeit, die Fähigkeit 

des selbstständigen Denkens unter der Verwendung der Urteilskraft zu entwickeln, die es 

den Menschen ermöglicht, nicht nur die richtigen Entscheidungen zu treffen, sondern auch 

dem Bösen entgegenzuwirken. 

 

Schlüsselwörter: das Böse, die Banalität des Bösen, das radikal Böse, Urteilskraft, das Stan-

ford Gefängnisexperiment 

 

 

 

Information about Author: 

 

JOANNA HŁADYŁOWICZ, master of philosophy studies, Jagiellonian University; e-mail: jhla-

dylowicz@gmail.com 

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 09/02/2026 01:57:53

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

