
SECTIO I

A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XLI, 1 2016

CHRISTIAN VIERA ÁLVAREZ
Universidad de Valparaíso

El principio de tolerancia en John Rawls: principales 
características y apuntes críticos

John Rawls’ Principle of Tolerance: the Main Features and Critical Notes

INTRODUCCIÓN

No es erróneo airmar que John Rawls es uno de los más importantes ilósofos 
políticos contemporáneos. Su monumental obra pretende dar una respuesta razo-
nada y razonable frente al tema de la justicia, asumiendo una perspectiva crítica 
y tomando distancia de consideraciones metafísicas para introducir sus relexio-
nes en la esfera de lo público (la política).

No obstante, como toda propuesta, ha sido objeto de crítica – severa en 
ocasiones – principalmente por una aparente contradicción entre el in perse-
guido por Rawls y los efectos que se producen al implementar los postulados, 
en este caso, asociados a la tolerancia. Por lo mismo, la propuesta de Rawls en 
materia de tolerancia resulta insuiciente para desarrollar la tolerancia en el mar-
co de una sociedad compleja, atomizada, características propias de la sociedad 
contemporánea.

El presente artículo pretende desarrollar brevemente las ideas matrices del 
principio de tolerancia en John Rawls.

Para ello, en la primera parte se presentan los rasgos principales del principio, 
la metodología propuesta por Rawls para justiicar la importancia de la tolerancia 
y los efectos que se derivan de su incorporación como un pilar fundamental de una 
sociedad democrática. De vital importancia resulta en esta materia el overlapping	
consensus, en virtud del cual las diferentes cosmovisiones que cohabitan en una 
comunidad se “traslapan, entrecruzan” para convivir pacíicamente, claro está, en 
el marco de una sociedad ordenada.

10.17951/i.2016.41.1.25

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez26

Sin embargo, la propuesta de Rawls como adelantábamos es objeto de fuertes 
críticas. Por lo mismo, en la segunda parte vamos a abordar algunas deiciencias 
en el desarrollo del principio de tolerancia, no sólo para poner en tensión la pro-
puesta rawlseana sino que para valorar la importancia del principio de tolerancia 
y complementarlo con su necesaria corrección.

CONTEXTO INTELECTUAL DE RAWLS1

Rawlses un liberal igualitarista; es norteamericano y contemporáneo de los 
sucesos de la década del 60’ (democracia, libertad y criticidad frente al sistema). 
En esos fenómenos, ve aspectos positivos los cuales deben ser defendidos. Sin 
embargo, también observa que hay problemas difíciles de abordar. Tiene un rival 
y ese es el utilitarismo. Si bien, este adversario no tiene defensores públicos, ve 
al utilitarismo como un sentido común que rige en las sociedades. Sin embargo, 
¿por qué el utilitarismo es objeto de un reproche tan fundamental que incluso da 
pie para levantar una teoría rival? Para responder a ésta interrogante, es necesario 
un breve comentario sobre elutilitarismo.

El utilitarismo es una ilosofía política y moral que tiene sus antecedentes 
en corrientes hedonistas como el epicureísmo. En el caso del utilitarismo clásico, 
John Stuart Mill es uno de sus principales referentes. Éste reivindica el placer 
como criterio de moralidad, entroncándose en la tradición que viene desde Epicu-
ro hasta Bentham, que mantienen la teoría de la utilidad, entendida ella no como 
opuesta al placer, sino que el placer asociado a la ausencia de dolor2.

En su obra El Utilitarismo3, Mill se dispone a cumplir con al menos dos co-
metidos. Por un lado, superar las supuestas omisiones o deiciencias de la teoría 
utilitarista inicial diseñada Bentham, y, por otro, plantear respuestas deinitivas 
a las críticas que contra el utilitarismo se habían erigido, debido a malas interpre-
taciones o visiones cortoplacistas de algunos autores4.

Mill postula que su fundamento es la Utilidad o el Principio Mayor de la Fe-
licidad, bien que deja ver que el motor clave de la obligación moral es la felicidad 
misma fraguada mediante el placer más deseable por su calidad y evitando a toda 
costa el sufrimiento, sin que tal curso de acción perjudique a los demás. Otro com-
plemento de la moral para Mill es la idea que sostiene a la justicia en toda acción 

1 Una parte del presente trabajo se puede encontrar en C. Viera Álvarez, Notas	sobre	el	pen-
samiento	de	John	Rawls, “Contextos” 2011, núm. 26, p. 138–142.

2 J.S. Mill, El	utilitarismo, Madrid 2002, p. 45.
3 Para analizar el utilitarismo, me baso en el capítulo 2 del trabajo “Qué es el Utilitarismo” 

(ibidem, p. 44–75).
4 Ibidem, p. 44.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 27

que impulse placer como promoción de felicidad y, lo opuesto, será injusto por 
cuanto devendrá en infelicidad producto del dolor o la ausencia de placer5.

La moral utilitarista destaca que el bienestar (felicidad) de muchos antecede 
en prioridad al bienestar de pocos o a las de uno mismo, donde la nobleza dimana 
en ser capaz de sacriicar (auto-inmolación) el propio bien por la necesidad de los 
otros, siguiéndose como único in el aumento de la felicidad del mundo y nunca 
otras motivaciones que tengan que ver con la vanagloria personal. Sin embargo, 
el sacriicio ya concebido no signiica para Mill un bien en sí mismo, tan sólo una 
virtud que se orienta por el interés hacia los demás. Para ilustrarlo mejor, Mill 
invoca una regla de oro dada por Jesús y la registra como el espíritu de la ética de 
la utilidad: “Compórtate con los demás como quieres que los demás se comporten 
contigo y ama a tu prójimo como a ti mismo”6.

Sencillamente, para Mill y su ética, el objeto de la virtud es la proliferación de la 
felicidad, pero se intenta delinear un medio para alcanzar ese estado ideal, siendo éste 
la práctica de una persona con relación a su propia utilidad y al interés de las personas 
inmediatas que le rodean, puesto que los bienhechores públicos son excepcionales.

En síntesis, el criterio de moralidad es un criterio cuantitativo, mayor felici-
dad para el mayor número de personas y en cuanto a la visión antropológica que 
funda esta teoría, Mill se detiene en el comportamiento externo del agente sin 
auscultar el motivo que lo conduce a la acción, porque la intención es indiferente 
para la caliicación de su moralidad; la intencionalidad en el actuar poco tienen 
que ver con el mérito del agente, por lo que, si bien no hay un juicio acerca de lo 
que seamos las personas, es indiferente nuestra inclinación profunda en el obrar, 
porque ello no es susceptible de ser evaluado moralmente7.

Por otra parte, el Utilitarismo como ilosofía política supone un salto no fácil 
de dar, ya que supone aplicar una racionalidad calculadora y cuantitativa: mayor 
felicidad para el mayor número de personas8. Ante esta premisa es difícil estar en 
desacuerdo, porque queremos, o al menos yo, el mayor número posible de per-
sonas felices. Sin embargo, este postulado esconde problemas epistemológicos 
y lógicos, pues si queremos seguir siendo neutrales, es difícil deinir el bienestar 
para todos conservando la imparcialidad. Además, es difícil comprobar la satis-
facción para cada uno y la jerarquía de preferencia por unos bienes y no por otros. 
Es difícil coordinar que la colectividad determine tal o cual utilidad.

En el caso de Rawls, le preocupa que en el utilitarismo haya un problema 
para hacer el cálculo de utilidad (problema epistemológico). La repartición de la 
pérdida se puede hacer de manera más o menos igualitaria, pero ¿en una sociedad 

5 Ibidem, p. 44–45.
6 Ibidem, p. 62.
7 Ibidem, p. 64.
8 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez28

se puede sacriicar a una minoría? Concedamos, por ahora, que es posible medir 
la intensidad de la utilidad, pero si ello es así, ¿puede ser un criterio rector de la 
organización de instituciones sociales una mayor utilidad para un mayor número 
de personas? ¿Vale esa regla en la vida de las personas? Rawls ve que hay un de-
fecto en el razonamiento que sostiene que éste debe ser el primer principio, pues, 
en la eventualidad de su aceptación y plena vigencia en una sociedad, admitiría 
que algunas personas serán sacriicadas9.

Y, desde una perspectiva lógica, hay un asunto que el Utilitarismo no logra 
explicar: el problema de la igualdad. El Utilitarismo, lo que debe hacer, es pro-
mover igual consideración de todos los intereses y esto en concordancia con la 
utilidad. Pero, qué pasa si los intereses de unos y otros son competitivos. En la 
praxis, si soy estrictamente imparcial sacriico la suma global de utilidad. Y este 
problema no es resuelto por esta corriente, porque en la consideración de intereses 
emergen dos problemas nuevos: preferencias externas, que son las que me afectan 
y tienen que ver con otras, ¿qué hacemos, las toleramos? Lo anterior genera el 
conlicto porque se supone que somos imparciales; asimismo están las preferen-
cias egoístas, en que las personas quieren que la utilidad se incremente. Algunos 
dicen que si soy un agente sería justo que se le quiten los bienes a los improducti-
vos, pues las cosas deben producir y esto es justo10.

La diicultad radica en que hay algunos que señalan que hecha la repartición 
inicial, cada cual es soberano de darle a sus bienes el uso que considere conve-
niente; se ha producido una colisión entre imparcialidad, igualdad y preferencias 
egoístas. Entonces, la preferencia externa rompe la igualdad queriendo respetar 
todas las preferencias y por la preferencia egoísta se sacriica una minoría impro-
ductiva en pos de una mayoría eiciente11.

Rawls, quiere hacerse cargo de esta diicultad y para ello desarrolla una Teo-
ría de la justicia. Sin embargo, hay que considerar que en ella se preocupa solo de 
las instituciones fundamentales de la sociedad y se pregunta acerca de cómo pen-
sar instituciones no discriminatorias. No propone suprimir la desigualdad existen-
te, pero si ellas existen y se mantienen, que no se perjudique a todos; propone que, 
dado el hecho que las instituciones de una sociedad favorecen ciertas posiciones 
iniciales sobre otras, generando desigualdades esencialmente profundas, es a estas 
situaciones de desigualdad en la estructura básica de la sociedad (lo más probable 
inevitables) a las que se deben aplicar primeramente los principios de justicia; 
postula unos principios de justicia para que la situación de los menos aventajados 
de la sociedad sea más beneiciosa12.

9 J. Rawls, Teoría	de	la	Justicia, 2ª edición, México D.F. 2006, p. 41–43.
10 Ibidem, p. 41–42.
11 Ibidem, p. 40–44.
12 Ibidem, p. 20–21.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 29

Rawls dice que el problema que se presenta al utilitarismo dice relación con 
la matriz antropológica que lo sustenta: los seres humanos tienen la misma cali-
dad moral, las personas las suponemos autónomas y libres y con ellas podemos 
organizar la sociedad, por lo que puede haber sociedades más satisfactorias que 
otras. Asimismo, sostiene, que no podemos marginarnos de la sociedad; su teoría 
de la posición original es un buen ensayo, en que seres humanos libres e iguales 
suponen principios de justicia para fundar la sociedad13.

Para Rawls, el Contrato Social supone: pluralidad de instituciones (hay par-
tes), capacidad deliberativa (racionalidad) y publicidad, no siendo racional so-
stener que una persona libre consienta racionalmente en un contrato en que ella 
pueda, algún día ser sacriicado; y, el utilitarismo ante esta disyuntiva no da una 
respuesta satisfactoria, puesto que sí tolera esta circunstancia14.

Por último, Rawls no presenta al utilitarismo como una teoría simplemente 
para rivalizar, sino que con ella dialoga y discute, para poder fundar y sostener una 
Teoría de la justicia que sea razonada y razonable.

PROYECTO DE J. RAWLS

John Rawls postula ciertos principios de justicia porque sostiene que “la ju-
sticia es la primera virtud de las instituciones sociales”15; no se puede transigir 
con esto, por lo tanto, hay que buscar principios de justicia para las instituciones 
básicas de la sociedad, entendiendo por instituciones básicas la Constitución y las 
principales disposiciones económicas y sociales, siendo la protección de la liber-
tad de conciencia y pensamiento, la competencia mercantil, la propiedad privada 
de los medios de producción y la familia monógama ejemplos de las grandes 
instituciones16.

Asimismo, en su obra hay intuiciones y también juicios meditados acer-
ca de determinados problemas, y es por eso que introduce ciertos conceptos 
que explicará con detención. Entre ellos destaca el equilibrio relexivo17. 
¿En qué consiste el equilibrio relexivo? Rawls nos los explica con precisión:

[…] (sobre la noción de equilibrio relexivo), la necesidad de esta idea surge como sigue: 
de acuerdo con el objetivo provisional de la ilosofía moral, se podría decir que la justicia como 
imparcialidad es la hipótesis de que los principios que serían escogidos en la posición original son 
idénticos a aquellos que corresponden a nuestros juicio madurados y que por tanto estos principios 
describen nuestro sentido de la justicia. Sin embargo, esta interpretación es demasiado simpliica-

13 Ibidem, p. 27.
14 Ibidem.
15 Ibidem, p. 17.
16 Ibidem, p. 20.
17 Ibidem, p. 32.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez30

da. Al describir nuestro sentido de la justicia debe reconocerse la probabilidad de que los juicios 
madurados estén sujetos… a ciertas irregularidades y distorsiones a pesar de que se emitan en cir-
cunstancias favorables. Si a una persona se le ofrece una explicación intuitivamente atractiva de su 
sentido de justicia, puede muy bien revisar sus juicios de modo que se conformen a sus principios 
aun cuando la teoría no corresponda exactamente a sus juicios existentes… Desde el punto de vista 
de la ilosofía moral, la mejor explicación del sentido de la justicia de una persona no es aquella 
que se adapte a los juicios formulados antes de examinar cualquier concepción de justicia, sino más 
bien aquella otra que corresponda a sus juicios tras un equilibrio relexivo… en que este estado se 
alcanza después que una persona ha sopesado varias concepciones propuestas, y/o bien ha revisado 
sus juicios de acuerdo con una de ellas, o bien se ha mantenido iel a sus convicciones iniciales18.

Rawls pretende equilibrar situaciones fácilmente disociadas; quiere convertir 
el egoísmo racional en altruismo colectivo; que cuando razono para mí, razono 
para todos. Sostiene y airma que la sociedad es un bien para todos los individuos, 
ya que todos resultan beneiciados con la actuación individual que inluye en la 
vida social. También postula Rawls que las personas tienen igual derecho a li-
bertades básicas y, por lo tanto, la idea de libertad está a la par de la de justicia. 
Al mismo tiempo que reconoce de nuestra antropología el autointerés en nuestras 
actuaciones.

En todo caso, señala que una de las limitaciones de su teoría es que examina 
solamente los principios de justicia que regularían una sociedad ordenada. Qué es 
una sociedad ordenada: es la sociedad en que existen principios de justicia que las 
personas quieren cumplir y que las instituciones las cumplen, con principios de 
justicia operante por lo que gozan de eicacia19.

Retomando las ideas de la vida en sociedad, vivir en sociedad es beneicioso, 
pero es necesario que existan principios de justicia cuando es necesaria la distri-
bución y para esto, Rawls quiere forzar un consenso. Señala que para presentar su 
teoría hemos de imaginar una situación en que todos estén desprovistos de infor-
mación20, ignorando el futuro, lugar social, ventajas que les competen y sus pro-
pias preferencias para vivir. El pacto se produce en condiciones de incertidumbre.

Y es en esas condiciones que las personas estarán dispuestas a elegir los prin-
cipios de justicia propuestos: Igualdad en la repartición de derechos y deberes 
básicos; y si hay desigualdad, éstas sólo son justas si producen beneicios com-
pensadores para todos y, en particular, para los miembros menos aventajados de 
la sociedad21.

Si somos autointeresados y someto esa tendencia a una restricción, la incerti-
dumbre, en esa condición, en propio beneicio personal, la persona elige lo mejor 
posible y al hacerlo así, lo elige para todos. Todos tratan de elevar lo más posible 

18 Ibidem, p. 57.
19 Ibidem, p. 18, 21.
20 Ibidem, p. 31.
21 Ibidem, p. 27.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 31

la situación del más desmejorado (puesto que yo puedo ser el menos aventajado 
de la sociedad).

¿Cuáles son los principios de justicia? El principio general es bienes prima-
rios para todos, a menos que la desigualdad sea en beneicio de sectores más de-
svalidos, sin embargo, al hablar de bienes primarios, hablamos de distintos bienes: 
libertades públicas (derechos civiles y políticos), oportunidades (acceder a cargos 
en la sociedad), ingreso (acceso a los recursos naturales) y fundamentos de la 
propia autoestima22. Aún más, señala Rawls que hay dos principios respecto de 
los cuales habría acuerdo en su elegibilidad en posición original, haciendo una 
primera enunciación al respecto:

Primero: cada persona ha de tener un derecho igual al esquema más extenso de libertades 
básicas que sea compatible con un esquema semejante de libertades para los demás; segundo: las 
desigualdades sociales y económicas habrán de ser conformadas de modo tal que a la vez que: a) se 
espere razonablemente que sean ventajosas para todos, b) se vinculen a empleos y cargos asequibles 
para todos23.

Como se ha dicho, los principios se aplican primeramente a la estructura bási-
ca de la sociedad y para efectos de una teoría de la justicia, la estructura básica 
consta de dos partes, más o menos distinguibles, aplicándose el primer principio 
a una y el segundo a otra. Se distingue entre los aspectos del sistema social que 
deinen y aseguran las libertades básicas iguales, y los aspectos que especiican 
y establecen desigualdades económicas y sociales, siendo las libertades básicas 
la libertad política (derecho a sufragio y a optar a cargos de elección popular), la 
libertad de expresión y derecho de reunión; la libertad de conciencia y pensamien-
to, integridad física y psíquica, derecho de locomoción y derecho de propiedad. 
Estas libertades han de ser iguales conforme al primer principio24.

El segundo principio se aplica a la distribución del ingreso y la riqueza y a formar organizacio-
nes que hagan uso de las diferencias de autoridad y responsabilidad. Mientras que la distribución de 
la riqueza no precisa ser igual, tiene que ser ventajosa para todos y, al mismo tiempo, los puestos de 
autoridad tienen que ser accesibles a todos. El segundo principio se aplica haciendo asequibles los 
puestos y, teniendo en cuenta esta restricción, disponiendo las desigualdades económicas y sociales 
de modo tal que todos se beneicien25.

¿Cómo se aplican estos principios? ¿Inmediatamente y a todos? ¿O hay algún 
orden de prioridad? Según Rawls, “estos principios habrán de ser dispuestos en 
un orden serial dando prioridad al primer principio sobre el segundo. Esta orde-

22 Ibidem.
23 Ibidem, p. 67–68.
24 Ibidem.
25 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez32

nación signiica que las violaciones a las libertades básicas iguales protegidas por 
el primer principio no pueden ser justiicadas ni compensadas mediante mayores 
ventajas sociales y económicas”26.

EL POSTULADO DE LA POSICIÓN ORIGINAL

Aunque está sugerido el contenido de la propuesta de posición original en el 
apartado anterior, es necesario que la desarrollemos con un algo más de detención.

Para Rawls, la sociedad es un hecho (factum) del cual las personas no se 
pueden sustraer; estamos en sociedad independientemente de nuestra voluntad 
y frente a este hecho radical, nada puede hacer el individuo para evitarlo. Dice 
Rawls que “una sociedad no es una asociación con propósitos más limitados; los 
ciudadanos no se unen a la sociedad voluntariamente, sino que nacen y desarrol-
lan su vidas dentro de ellas”27; en la misma línea, sostiene que “la sociedad política 
tampoco es una asociación ni puede serlo. No entramos en ella voluntariamente. 
Antes bien, nos encontramos simplemente en una sociedad política particular en 
un cierto momento del tiempo histórico”28.

Asimismo, reconoce de nuestra antropología el autointerés en nuestras actu-
aciones, sin embargo, la sociedad es un bien para los individuos y participando de 
ella, son los integrantes de la sociedad, individualmente considerados, los que ganan.

No obstante, Rawls no postula la posición original como un hecho que se 
haya veriicado en la historia, sino que es una igura ideada para formular los prin-
cipios de justicia que emergerían en una sociedad determinada si los individuos 
integrantes de ella estuviesen en una situación de incertidumbre radical29; según 
Ruiz-Tagle, en su teoría, el contenido del acuerdo original no se relaciona con 
el ingreso a una sociedad dada, ni tampoco con la adopción de una forma deter-
minada de gobierno, sino que se reiere a la forma en que estaríamos dispuestos 
a aceptar ciertos principios morales. Para Rawls, la posición original es un postu-
lado hipotético que incide en la manera de decidir que tienen las partes que en él 
intervienen para que adopten, unánimemente, los principios de justicia.

Uno de los rasgos más importantes de este postulado es el “velo de ignorancia”. 
Esta idea implica una exigencia, que se traduce en que antes de tomar una decisión 
acerca de los principios de justicia debe suponerse hipotéticamente que todas las 
partes que intervienen en esa elección ignoran absolutamente cuál será su clase so-
cial, raza, sexo, fortuna que tendrá en la distribución de cualidades naturales o habi-
lidades, inteligencia, ni gustos personales. Rawls, incluso, supone que en la posición 

26 Ibidem.
27 Idem, Liberalismo	político, México D.F. 1995, p. 32.
28 Idem, La	justicia	como	equidad:	una	reformulación, Buenos Aires 2004, p. 26.
29 Ibidem, p. 25.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 33

original nadie podrá conocer su concepción completa acerca del bien, ni sus tenden-
cias psicológicas más esenciales ni convicciones religiosas. El velo de ignorancia 
sólo permite a los intervinientes conocer, lo que él llama, hechos generales acerca de 
la sociedad humana (las cuestiones políticas y principios de teoría económica, bases 
de la organización social y las leyes de la psicología humana; en in, se conocen los 
hechos generales que afectan la elección de los principios de justicia30.

Coloca esas exigencias, porque quiere que las partes hagan una elección que 
sea unánime. Como todos estarán situados en un estado similar, nadie será capaz 
de diseñar principios que lo favorezcan particularmente, y así los principios de 
justicia elegidos serán el resultado de un acuerdo honesto e imparcial, en que las 
partes no han tenido capacidad de negociación, toda vez se ignoran las capaci-
dades naturales y nadie estará en condiciones de diseñar principios para sí que 
le sean ventajosos. Esta decisión unánime, Rawls espera obtenerla porque existe 
una regla mediante la cual los seres humanos toman decisiones en condiciones de 
incertidumbre. Esta regla dispone que si una persona es obligada a tomar una deci-
sión en condiciones inciertas, su resolución estará dirigida a favorecer la posición 
menos afortunada, porque ella misma puede ser la persona que se encuentre en 
una situación de desmejoramiento31.

Pero, además, existen otros elementos que también caracterizan la posición 
original, v.g, las partes que intervienen en la elección de los principios de justicia 
deben pensar como jefes de familia, porque al momento de elegir es necesario que 
las personas piensen que los principios afectarán a sus descendencia, sin que estos 
ellos puedan con posterioridad modiicar esa elección. Asimismo, debe realizarse 
en condiciones de escasez moderada y los principios escogidos deben caracteri-
zarse por ser perpetuos, generales, universales y públicos32.

Ahora bien, ¿por qué Rawls sostiene que los principios de justicia se justii-
can por el hecho de ser elegidos?

Para Rawls la justicia es la no discriminación, donde no hay distingo que se 
pueda hacer; asimismo la prioridad de la justicia es una cuestión intuitiva, por lo 
tanto, el tema a analizar será determinar qué es lo justo33.

Teniendo en cuenta lo anterior ¿por qué los principios de justicia serán elegi-
dos y en ello radica su justiicación? El sentido de la justicia tiene que ver con los 
llamados juicios meditados en equilibrio relexivo. Cada uno de nosotros puede 
tener una concepción de justicia (más o menos intuitiva, más o menos meditada), 
no obstante, puestas las concepciones de justicia en posición original, lo que se 
produce es la convergencia en pocos principios que sean aceptables para todos. 

30 Idem, Teoría	de	la	Justicia, p. 135–136.
31 Ibidem, p. 138–142.
32 Ibidem, p. 143–144.
33 Ibidem, p. 18–19.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez34

Si soy autointeresado y someto esa tendencia a una restricción – la incertidumbre 
– en esa condición, en propio beneicio personal, la persona elige lo mejor posible 
y al hacerlo así, lo elige para todos, elevando lo más posible la situación del más 
desmejorado puesto que me puede tocar a mí esta situación de perjuicio, como ya 
se había dicho.

Sostiene Rawls que las personas en la situación inicial escogerán dos princi-
pios bastante diferentes: el primero exige igualdad en la repartición de derechos 
y deberes y el segundo, ante el hecho indesmentible de la existencia de desigual-
dades, éstas sólo son justas si producen beneicios compensadores para todos y, en 
particular, para los miembros menos aventajados de la sociedad34.

Los principios de justicia no son evidentes, pero aun así son escogidos en 
situación de posición original, puesto que son principios racionales y razonables; 
al vivir los individuos en sociedad y siendo éste un hecho del cual es imposible 
sustraerse, no queda sino establecer de común acuerdo, pautas para la defensa de 
las pretensiones personales; eso se logra con el acuerdo y elección de los princi-
pios a los cuales se les asignará el valor respectivo35.

Rawls señala que, en la posición original, las partes como tienen un desinte-
rés mutuo más que simpatía y, puesto que ignoran acerca de sus dones naturales 
y/o posición social, se ven obligadas a considerar sus acuerdos de una manera 
general, lo que conduce a los dos principios de justicia y esto porque, a diferencia 
de los postulados del utilitarismo, para que exista un problema de justicia es nece-
sario que haya intereses contrapuestos y la justicia como imparcialidad representa 
este conlicto mediante el supuesto desinterés mutuo en la posición original36.

En la teoría rawlseana lo que se evalúa no son los motivos sino el conte-
nido normativo de la acción y en esto se aparta de Kant, puesto que la acción 
vale si se hace conforme al deber, incluyendo el hecho que se haya realizado 
autointeresadamente. Sin embargo, “el supuesto del desinterés mutuo de las par-
tes no impide una interpretación razonable de la benevolencia y del amor a la 
humanidad dentro del marco de la justicia como imparcialidad. El hecho que 
comencemos suponiendo el desinterés mutuo de las partes y sus conlictos entre 
deseos de primer orden, nos permite de todos modos construir una explicación 
general. Porque una vez que se cuenta con los principios de lo justo y la justicia, 
pueden ser usados para deinir las virtudes morales exactamente como cualquier 
teoría”37. Por ello, a pesar de prescindir de la benevolencia, desde la perspectiva 
de los principios de justicia, es más adecuada esta solución que la suscrita por 
el utilitarismo clásico.

34 Ibidem, p. 27.
35 Ibidem, p. 51.
36 Ibidem, p. 182
37 Ibidem, p. 184.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 35

En síntesis, desde el pensamiento de Rawls, la vida con otros es un factum radi-
cal. En esta sociedad, los individuos quieren satisfacer sus propias pretensiones, pu-
esto que los que los motiva a actuar es el propio autointerés. Para ello, Rawls postula 
la idea de la posición original en situación de incertidumbre (velo de ignorancia). 
No obstante el autointerés que motiva nuestras acciones, los principios de justicia 
son elegibles en atención a la razonabilidad de sus fundamentos, puesto que ante la 
incertidumbre, lo que a los individuos conviene es garantizar un mínimo de justicia 
que proteja a todos ante la eventualidad de vivir como los menos aventajados de la 
sociedad. Y, estos principios elegidos no vienen impuestos por el factum social sino 
que son producto de un discernimiento racional en equilibrio relexivo.

EL PRINCIPIO DE TOLERANCIA EN RAWLS

El principio de la tolerancia se enmarca dentro de la libertad de conciencia 
y los límites basados en el interés común en el orden y la seguridad que ella tiene, 
esto, porque el Estado no se puede preocupar de doctrinas ilosóicas y religiosas, 
sino que regula la búsqueda que hacen los individuos de sus intereses conforme 
a principios elegidos en una situación inicial de igualdad y esta limitación es esco-
gida en la posición original38.

Los aspectos principales de la concepción de la tolerancia se pueden sinteti-
zar en que no todas las personas razonables airman la misma doctrina y, siendo 
razonable sostener alguna de ellas, será irracional emplear el poder político para 
la represión de doctrinas sostenibles39.

¿En qué consiste el principio de tolerancia y por qué su importancia?
Los principios de justicia deducidos en posición original son una garantía 

para el ejercicio y reconocimiento de las libertades. En posición original, los co-
contratantes tienden a escoger principios que aseguren la libertad religiosa (a pe-
sar de la incertidumbre sobre sus propias convicciones, el contenido de ellas o si 
forman parte de los grupos mayoritarios o minoritarios). La libertad de concien-
cia, por tanto, asoma como un principio que garantiza la libertad religiosa, ya que 
puestas las partes en el evento de arriesgar su convicción religiosa (creencias que 
dominan vitalmente y existencialmente a cualquier individuo), las posiciones do-
minantes pueden perseguir a las minoritarias e incluso suprimirlas40.

Tratándose del principio de la libertad de conciencia, Rawls asume una po-
sición paternalista41 con lo cual, se distancia de una propuesta clásica del libera-

38 Ibidem, p. 246.
39 Idem, El	derecho	de	gentes, Barcelona 2001, p. 28.
40 Idem, Teoría	de	la	Justicia, p. 196–197.
41 Sobre el carácter paternalista de Rawls hay que hacer matizar esta airmación, ya que el 

mismo Rawls lo hace. En posición original los grupos creen que en la sociedad son racionales 
y capaces de administrar sus propios asuntos, no reconociéndose, por tanto, ningún deber en sí 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez36

lismo, pues sostiene, que “el paternalismo ha de guiar las decisiones tomadas en 
nombre de otros. Necesitamos escoger por otros teniendo una razón para creer que 
así escogerían ellos mismos si tuviesen uso de razón y pudiesen decidir racional-
mente… por eso el padre sería irresponsable si no garantizase los derechos de sus 
descendientes adoptando el principio de la igualdad de la libertad…”42.

¿Por qué la tolerancia? ¿Cómo enfrenta Rawls ese principio general? Rawls 
señala que “desde el punto de vista de la posición original no puede reconocerse 
ninguna interpretación particular de la verdad religiosa que obligue a los ciudada-
nos en general; como tampoco puede acordarse de que haya una autoridad con de-
recho a resolver problemas de doctrina teológica. Cada persona debe reclamar un 
derecho igual a decidir sus obligaciones religiosas”43. ¿Por qué? Porque los únicos 
principios que son permitidos para demandar a las instituciones sociales son los 
elegidos en la posición original por tanto, por más que se empeñe el intolerante 
(o el universalista) en absolutizar sus creencias (o convicciones), este principio no 
tendrá cabida como principio de justicia; sí respetado, con las naturales limitacio-
nes que apuntan a la paz social.

La tolerancia se elige en posición original bajo velo de ignorancia, porque 
sabemos que los seres humanos tienen convicciones religiosas, aunque ignoramos 
cuáles. Para garantizar que todas las convicciones serán respetadas, este principio 
es básico, ya que protege a las minorías que pueden verse desfavorecidas por la 
imposición de las creencias mayoritarias (y en esa posición puede estar uno mi-
smo; es un principio al que se adhiere a partir del propio autointerés).

La tolerancia se deriva del principio de igualdad de la libertad y el Estado no 
puede favorecer ninguna religión en particular (se rechaza el Estado confesional). 
Las partes tienen que escoger principios que aseguren su libertad religiosa y mo-
ral y, al estar cubiertas por el velo de ignorancia, no saben cuál es el contenido 
especíico de sus obligaciones morales y/o religiosas y cómo se interpretan, como 
también se encuentran ignorantes frente a la suerte que correrán estas creencias, si 
serán mayoritarias o minoritarias, siendo, al parecer, la igualdad de conciencia, el 
único principio que podrían las personas reconocer en posición original, pues no 

mismo, ya que no es necesario para promover su propio bien. Mas, elegida la concepción ideal, 
los grupos tratarán de asegurarse para lograr la satisfacción de intereses, como ocurre en el caso de 
los niños, de personas que quedan discapacitadas o para protegerse de las propias conductas irra-
cionales en las que no pocas veces caen los integrantes de la comunidad. Así, los grupos adoptan 
principios que estipulan cuándo otros están autorizados para actuar en beneicio propio, y para su-
peditar sus propios deseos si así se amerita; y esto se hace reconociendo que en ocasiones la capa-
cidad de actuar racional por parte de los individuos para conseguir su propio bien puede disminuir 
o desaparecer. Por tanto, los principios ‘paternalistas’ son aquellos que los grupos reconocerían 
en la posición original para protegerse contra la debilidad o las fallas de la razón y/o voluntad en 
sociedad. Cf. Ibidem, p. 234.

42 Ibidem, p. 195.
43 Ibidem, p. 207.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 37

se puede arriesgar la libertad permitiendo que la doctrina moral o religiosa domi-
nante persiga o suprima a otras cuando lo desee44.

En todo caso, es necesario considerar que la libertad de conciencia no debe 
ser entendida de manera absoluta, pues tiene límites: el interés común y la seguri-
dad pública, porque representa un acuerdo para limitar la libertad sólo a condición 
de que haya una referencia a un conocimiento y entendimiento común del mun-
do45, sin embargo, esta limitación no dice relación con que los intereses públicos 
sean superiores a los religiosos, sino apuntan a establecer mínimos, pues la ab-
solutización de la libertad de conciencia puede ir en perjuicio del mismo derecho 
que se está tratando de proteger.

Si una secta intolerante aparece en una sociedad ordenada aceptando los prin-
cipios de justicia, en este evento, los ciudadanos no deberían suprimirla sólo po-
rque los miembros de la secta intolerante no puedan quejarse mientras que ellos 
sí. Desde el momento en que existe una Constitución justa, todos los ciudadanos 
tienen el deber de justicia de apoyarla, no pudiendo ser relevado este deber aun 
cuando otros puedan actuar injustamente, estando, eso sí, los ciudadanos justos 
compelidos a hacer todo lo posible para proteger la Constitución con sus liberta-
des iguales, pudiendo incluso obligar a los intolerantes a respetar la libertad de los 
demás, ya que todo persona debe respetar los derechos establecidos por los princi-
pios que reconocerían en la situación inicial. Sin embargo, cuando la Constitución 
es segura, no hay razón para negar la libertad a los intolerantes46.

Por tanto, “el principio fundamental es establecer una Constitución justa con 
las libertades de igual ciudadanía. Lo justo debe guiarse por los principios de la 
justicia, y no por el hecho de que el injusto no puede quejarse”47.

La perspectiva propuesta por Rawls supera fundamentaciones que tienen 
a los elementos teológicos/metafísicos como sustento doctrinal. Por ello, consi-
dera errónea la postura de Santo Tomás que justiicaba la pena de muerte para los 
herejes fundado en que la fe es la vida del alma. Tomás, para fundar su teoría po-
nía el ejemplo de las personas que falsiican moneda; ante ese delito el Estado ha 
establecido la pena de muerte, por tanto, con mayor razón vale la muerte para los 
herejes, ya que es mucho más grave corromper la fe, vida del alma, que falsiicar 
moneda con que se sustenta la vida temporal48.

Si bien Rawls acoge teorías que postulan una tolerancia limitada, como la 
propuesta por Rousseau, también se maniiesta escéptico a la solución del proble-
ma de la libertad de conciencia. Señala Rousseau que es imposible vivir en paz 

44 Ibidem, p. 197.
45 Ibidem, p. 202–204.
46 Ibidem, p. 208.
47 Ibidem, p. 209.
48 Tomás de Aquino, 1960: II, II, q. 11, art. 3.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez38

con aquellos a quienes uno cree condenados porque amarlos sería odiar al Dios 
que los castiga siendo indispensable convertirlos o atormentarlos, por ello, no es 
posible coniar en que las sectas puedan preservar la paz civil. Pero el que se atre-
va a decir que fuera de la Iglesia no hay salvación, debe ser desterrado del Estado, 
porque semejante dogma sólo es bueno en un gobierno teocrático; en cualquier 
otro, es pernicioso49.

Dice Rawls que, frente al argumento de Rousseau, esa creencia dogmática 
no se da en la realidad, pues el argumento psicológico a priori no es suiciente 
para abandonar el principio de la tolerancia, ya que la justicia mantiene que la 
violación del orden público y de la libertad tiene que quedar establecida por la 
experiencia común. No obstante, hay una diferencia importante entre las postu-
ras de Tomás y Rousseau, ya que Rousseau postula una limitación de la libertad 
basado en lo que eran consecuencias claras para el orden público (porque cató-
licos o creyentes podían alterar la paz social). Tal vez, según Rawls, una mejor 
experiencia histórica y un adecuado conocimiento de la vida política lo hubie-
ran convencido de su error o matizaría sus opiniones, sin embargo, para Tomás 
los fundamentos para justiicar la intolerancia eran una cuestión de fe y esto la 
hace diferente desde la perspectiva de la racionalidad argumentativa; cuando 
se justiica la negación de la libertad apelando al orden público como lo manda 
el sentido común, siempre será posible discutir que los límites se establecieron 
incorrectamente o, simplemente que pueden ser discutibles, mas, si la supresión 
de la libertad está basada en principios teológicos o cuestiones de fe, no es po-
sible la discusión ni el diálogo razonado50.

En el fondo, se trata de armonizar dos cuestiones relevantes. Por un lado está 
el hecho que en nombre de la libertad de pensamiento un individuo puede adherir 
a obligaciones que su conciencia le impone como absolutas y, por otro, la socie-
dad política pactada bajo velo de ignorancia no permite establecer que habrá algu-
ien en quien recaiga la atribución de interpretar los deberes religiosos o morales 
que la conciencia impone a cada cual.

Por otra parte, surge la inquietud frente a la praxis que produce la vigencia 
y aceptación plena de la tolerancia, ¿cómo puede ser posible la convivencia pa-
cíica en una democracia con la existencia de pluralidad de doctrinas religiosas, 
ilosóicas, políticas, etc.?

Rawls se plantea esta pregunta y la responde a partir de una distinción entre 
modus	vivendi	y overlapping	consensus (consenso traslapado o entrecruzado51)52. 

49 J.J. Rousseau, El	contrato	social, Madrid 2005, p. 220–221.
50 J. Rawls, Teoría	de	la	Justicia, p. 205–206.
51 Ibidem, p. 173–176.
52 En Liberalismo	político, la traducción habla de consenso traslapado (146–149) y en Justicia	

como	equidad (255–258), de consenso entrecruzado.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 39

Cuando Rawls se reiere al modus	vivendi, quiere expresar que la tolerancia (como 
también la libertad religiosa y de conciencia), es declarada formalmente y es un 
anhelo de parte de la comunidad política, sin embargo, este anhelo no se traduce 
en una práctica efectiva, toda vez que las doctrinas, creencias o manifestaciones 
mayoritarias (o con poder) se imponen, quedando como un simple anhelo el deseo 
de respetar a todos los que sostienen alguna doctrina razonable.

Ante este desafío, Rawls sostiene que es fundamental que un régimen consti-
tucional garantice derechos y libertades de todas las doctrinas permisibles, pero 
por otro lado una democracia exigirá de sus ciudadanos aceptación de las leyes 
legítimas. Entonces, 

[…] ¿cómo es posible que los creyentes apoyen un régimen constitucional incluso cuando 
sus doctrinas tal vez no prosperen e incluso declinen? Aquí la respuesta reside en que las doctrinas 
religiosas y no religiosas comprendan y acepten que la única manera justa de asegurar la libertad 
es apoyar una democracia constitucional razonable; libertad de conciencia y el principio de la to-
lerancia pueden convivir con la justicia igual para todos los ciudadanos en una razonable sociedad 
democrática53.

En la medida en que se pretenda asegurar la estabilidad, “la concepción po-
lítica de justicia debe admitir como igualmente racionales y razonables todas las 
concepciones que se muevan en el escenario político, moral y religioso de una 
sociedad que ha de considerarse democrática y moderna”54.

Entonces, el reto que le asiste a una democracia constitucional es materializar 
y actualizar el Overlapping	Consensus de John Rawls, que es diferente del modus	
vivendi. En el consenso, el objeto de él, la concepción política de la justicia, es 
una concepción moral; es más, se airma en fundamentos morales (concepciones 
de la sociedad y ciudadanos como personas, principios de justicia, entre otras, 
por lo que un consenso entrecruzado no sólo es un acuerdo formal de aceptación 
normativa o de autoridades, sino que es más comprehensivo, porque supone un 
componente fundamental que es la estabilidad, en que quienes adhieren a los di-
versos puntos de vista que fundan su concepción política no le restan su apoyo en 
el evento que sus posiciones de poder en la sociedad van variando; no depende de 
ello y esta nota constituye una diferencia fundamental con las puras declaraciones 
programáticas que no se materializan en la realidad; en la medida que haya un 
respaldo estable y permanente, independiente de las posiciones de poder, el con-
senso entrecruzado permanece55.

Mas, ¿qué ocurre con la intolerancia? ¿debe ser tolerada?

53 J. Rawls, El	derecho	de	gentes, p. 175.
54 C. Carvajal Correa, El	Overlapping	Consensus	de	John	Rawls, “Revista de Ciencias Huma-

nas” 1997, Vol. 4, núm. 13, p. 14.
55 J. Rawls, Liberalismo	político, p. 149; idem, La	justicia	como	equidad:	una	reformulación, 

p. 258.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez40

Rawls señala que la opinión sostenida por el intolerante, Dios debe ser obe-
decido y la verdad ha de ser aceptada por todos, cumple con la restricción for-
mal del concepto de lo justo, la generalidad. Este principio es general porque se 
formula sin el uso de palabras que intuitivamente podrían ser reconocidas como 
nombres propios o descripciones deinidas; para entender este principio, no es 
necesario un conocimiento de particularidades contingentes ni tampoco referen-
cias individuales y debe estar abierto, en cuanto a su conocimiento, a individuos 
de cualquier generación56. No obstante, a pesar de ser un principio general y que 
cumple uno de los requisitos de restricción formal al concepto de lo justo, Rawls 
se distancia de esa airmación en base a las ideas de igual libertad de conciencia 
y la tolerancia.

Los principios de justicia deducidos en posición original son una garantía 
para el ejercicio y reconocimiento de las libertades. En posición original en mate-
ria de libertad de conciencia, los co-contratantes tienden a escoger principios que 
aseguren la libertad religiosa. La libertad de conciencia asoma como un principio 
que garantiza la libertad religiosa, puesto que puestas las partes en el evento de 
arriesgar su convicción religiosa (creencias que dominan vitalmente a cualquier 
individuo), las posiciones dominantes pueden perseguir a las minoritarias e inc-
luso suprimirlas57.

¿Cómo enfrenta Rawls ese principio general propuesto por los intolerantes? 
Rawls señala, expresamente que “desde el punto de vista de la posición original 
no puede reconocerse ninguna interpretación particular de la verdad religiosa que 
obligue a los ciudadanos en general; como tampoco puede acordarse de que haya 
una autoridad con derecho a resolver problemas de doctrina teológica. Cada per-
sona debe reclamar un derecho igual a decidir sus obligaciones religiosas…”58. 
¿Por qué? Porque los únicos principios que son permitidos para demandar a las 
instituciones sociales son los elegidos en la posición original y el principio de 
la obediencia a Dios, claramente no ha sido elegido en posición original. Por lo 
tanto, por más que se empeñe el intolerante en absolutizar sus creencia, este prin-
cipio no tendrá cabida como principio de justicia; sí respetado, con las naturales 
limitaciones que apuntan a la paz social.

Y por qué la tolerancia se elige en posición original, porque, como se ha di-
cho, es sabido que los seres humanos tienen convicciones religiosas en posición 
original bajo velo de ignorancia, aunque se ignoren cuáles. Para garantizar que 
todas las convicciones serán respetadas, el principio de la tolerancia es básico, ya 
que protege a las minorías que pueden verse desfavorecidas por la imposición de 
las creencias mayoritarias.

56 Idem, Teoría	de	la	Justicia, p. 131.
57 Ibidem, p. 196–197.
58 Ibidem, p. 207.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 41

Sólo quisiera detenerme un minuto más en la consagración constitucional de 
la libertad de conciencia e insistir en ello; cuando la Constitución es segura, no 
hay razón para negar la libertad a los intolerantes y ésta lo es cuando, por ejemplo, 
produciéndose cierta tendencia a la injusticia, otras fuerzas aparecen y entran en 
juego para conservar la justicia de toda la organización. La libertad del intolerante 
sólo ha de limitarse en casos especiales, cuando se hace necesario para conservar 
la igual libertad misma59. Y en un sistema democrático, el respeto a la razonable 
pluralidad de visiones es un elemento nuclear que debe relejarse en toda la nor-
mativa. Por ello, emerge el imperativo de ediicar el sistema normativo con pleno 
respeto a mayorías y minorías que plantean sus particulares puntos de vista razo-
nablemente. Sólo a modo de ejemplo, existen importantes desafíos en el respeto 
a las etnias originales, la unión de hecho de personas, sean hetero u homosexu-
ales, legislación medioambiental, la inmigración, ciertos tópicos de derechos del 
trabajo, asuntos todos que deben ser revisados desde la perspectiva de un sistema 
constitucional democrático que tiene en su raíz la tolerancia y el respeto a una 
razonable pluralidad de visiones en la sociedad.

DIFICULTADES DEL PRINCIPIO DE TOLERANCIA  
PROPUESTO POR JOHN RAWLS

John Rawls, no cabe duda, es un pensador que realiza una propuesta signi-
icativa. Con todo, sus relexiones no pueden quedar ajenas a un análisis crítico, 
especialmente por las diicultades de implementación. En efecto, no son pocos 
los autores que se han enfrentado críticamente a las propuestas rawlseanas, tanto 
para Teoría	de	la	Justicia como Liberalismo	político. En este apartado, propongo 
revisar algunas diicultades en la propuesta de Rawls, no tanto para desconocer la 
importancia del principio de tolerancia sino para su necesario complemento.

Por de pronto, Sandel, quien distingue la tolerancia entre crítica (Judge-
mental	 toleration) y no crítica (non-judgemental	 toleration), identiica la to-
lerancia liberal (y la de Rawls), como ejemplo de concepción no crítica de la 
tolerancia60. La diferencia entre ambas concepciones sobre la tolerancia – que 
también llama naive (ingenua) and sophisticated (soisticada) – radica en que 
laprimera sostiene que la justicia de las leyes depende del valor moral de la 
conducta que prohíben o protegen. La soisticada, por su parte, sostiene que la 
justicia de tales leyes no depende de un juicio moral sustantivo sobre la conduc-
ta, sino de una teoría más general sobre las respectivas pretensiones de gobierno 

59 Ibidem, p. 208–209.
60 M. Sandel, Judgemental	toleration, [en:] Natural	Law,	Liberalism,	and	Morality:	Contem-

porary	Essays, ed. R. George, Oxford 2001, p. 108.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez42

de la mayoría yderechos individuales, es decir, democracia y libertad61, es decir, 
por una parte permitir cualquier práctica sin tener en cuenta su valor moral y por 
otra, realizar un juicio moral sustantivo, especialmente tratándose de los casos 
difíciles62. Para Sandel, el principal problema de la tolerancia no crítica (y por 
supuesto de Rawls en este punto) es que “la tendencia a poner entre paréntesis 
las cuestiones morales sustantivas, hace difícil argumentar a favor de la toleran-
cia en el lenguaje del bien”63.

Haciendo una analogía a la relexión rawlseana en materia de justicia, en 
que se emplea el término Justicia como imparcialidad, se puede sostener que la 
tolerancia defendida por Rawls es una tolerancia	como	imparcialidad, pues pone 
entre paréntesis, suspende, el juicio moral sobre cuestiones controvertidas o di-
fíciles. Sin embargo, ¿es razonable suspender la controversia y valoración ética de 
los casos difíciles en defensa de un ideal de tolerancia acrítico como el propuesto 
por Rawls? O, como señala Correa “¿desde qué punto de vista moral, en deini-
tiva, hemos de apoyar el ideal de tolerancia en una sociedad democrática en que 
los ciudadanos están profundamente divididos por sus concepciones del bien?”64. 
Y en este punto radica un de las principales diicultades de la propuesta de Rawls, 
ya que, en el fondo, realiza consideraciones sustantivas en torno al bien y con-
struye su propuesta en base a una premisa antropológica:

[…] la formulación rawlseana de la tolerancia estaría fundada en la prioridad de la justicia, a la 
vez que por una concepción democrática del yo (o del sujeto deontológico) que es despojado anti-
cipadamente de todas sus determinaciones esenciales. Precisamente, este yo deontológico es el que 
posibilita, en último término, que la tolerancia como principio central de la democracia liberal exija 
como razonable que [las personas – C. V.Á.] deban evitar los supuestos fuertes o más controvertidos 
en el uso de la razón pública, pues tales supuestos pueden presentar una amenaza para la estabilidad 
política por la via de la imposición de una concepción particular del bien. En este sentido, es una 
condición imprescindible poner entre paréntesis nuestras concepciones del bien en la argumentación 
constitucional y jurídica, porque sencillamente es imposible alcanzar un acuerdo que conduzca a la 
cooperación social estable, libre y no coercitiva65.

No parecen estar tan distantesRawls y Sandel. Ambos deienden la tolerancia, 
pero sus diferencias emergen en el tratamiento de los casos difíciles. Claro, con 
Rawls se puede responder que ante la pluralidad existente en cualquier comunidad 
humana, su propuesta apunta a evitar que cualquier particularismo quiera impo-
nerse a partir de un lenguaje del bien. Teóricamente, se trata de un diagnóstico 

61 Idem, Moral	Argument	and	Liberal	Toleration:	Abortion	and	Homosexuality, “California 
Law Review” 1997, Vol. 77, issue 3, p. 521.

62 M. Correa Casanova, Dos	 versiones	 rivales	 sobre	 la	 tolerancia, “Veritas” 2006, Vol. 1, 
núm. 14, p. 99–103.

63 M. Sandel, Moral	Argument	and	Liberal	Toleration…, p. 521.
64 M. Correa Casanova, Dos	versiones	rivales	sobre	la	tolerancia, p. 113.
65 Ibidem, p. 114.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 43

impecable, pero con Sandel, no debemos olvidar que todas personas tenemos co-
nvicciones políticas, religiosas, ilosóicas (incluso deportivas). Y eso forma parte 
sustantiva de la identidad personal, por tanto, se trata de razones valederas que no 
deben ser apartadas a priori. Es más bien una propuesta de rivalizar las ideas en el 
espacio público. “No se trata de imponer una particular visión de la vida buena, 
sino sólo de realizar un uso crítico de la razón en el espacio público”66.

Una segunda diicultad que se aprecia en el desarrollo del principio de tole-
rancia dice relación con la implementación de los postulados rawlseanos al ám-
bito de la sociedad de los pueblos, entendiendo el derecho de gentes como “una 
concepción política particular de la equidad y la justicia que se aplica a los prin-
cipios y las normas del derecho internacional y su práctica”67. Esta comunidad de 
pueblos serán “todos aquellos pueblos que siguen los ideales y principios del de-
recho de gentes en sus relaciones recíprocas. Tales pueblos tienen sus propios go-
biernos, que pueden ser regímenes constitucionales liberales, democráticos o no, 
pero decentes”68, es decir, el propósito en esta obra es pasar de la esfera nacional 
(local, doméstica) al ámbito internacional.

Para ello, Rawls propone una clasiicación en base a cinco tipos de socieda-
des domésticas:

[…] el primero es el de los pueblos liberales razonables. El segundo es el de los pueblos decen-
tes […] en tercer lugar, los Estados proscritos y, en cuarto lugar, los Estados lastrados por condicio-
nes desfavorables. Finalmente, en quinto lugar tenemos sociedades que son absolutismos benignos: 
respetan los derechos humanos pero no están bien ordenadas porque niegan a sus miembros un papel 
signiicativo en la adopción de las decisiones políticas69.

En Derecho	de	gentes, lo mismo que en Teoría	y Liberalismo, Rawls preten-
de deducir ciertos principios de justicia pero en un segundo orden que signiique 
la extensión desde lo doméstico a lo global y que tiene cinco características que 
son fruto de la segunda posición original. Así:

[…] los representantes del pueblo están: 1) razonablemente y justamente situados como libres 
e iguales, y los pueblos están 2) presentados como racionales. De igual modo, sus representantes 
3) deliberan sobre el tema correcto, en este caso el contenido del derecho de gentes. Más aún, 4) sus 
deliberaciones discurren según las razones correctas, restringidas por un velo de ignorancia. Final-
mente, la sección de los principios para el derecho de gentes está basada 5) en los intereses funda-
mentales del pueblo, en este caso de acuerdo a una concepción liberal de la justicia, ya escogida en 
la primera posición original70.

66 Ibidem, p. 116.
67 J. Rawls, El	derecho	de	gentes, p. 13.
68 Ibidem.
69 Ibidem, p. 14.
70 Ibidem, p. 46.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez44

A pesar de la breve descripción de los principales supuestos de Derecho	de	gen-
tes, asunto que excede por mucho el propósito de este trabajo, es necesario hacer 
presente algunas diicultades que entraña el tránsito de lo doméstico a lo global en 
el trabajo de Rawls. Por de pronto, no se advierte una consideración explícita a las 
minorías culturales como tampoco de grupos étnicos. Claro, como liberal que es, su 
preocupación es más bien en clave individualista. En este sentido, “la prioridad de la 
igualdad de la libertad representa una de las bases de la moralidad política para restrin-
gir la libertad de los grupos con pretensiones antiliberales. Para Rawls, el ordenamien-
to jurídico protege el derecho de todo individuo a realizar libremente y sin ninguna 
intervención coercitiva la propia libertad de elección de su plan racional de vida”71. 
Sin perjuicio que el problema está presente de manera implícita, el fondo del asunto 
es que si bien se plantea en Derecho de gentes la libertad de conciencia de pueblos 
decentes en clave de relaciones entre grupos, esto se hace con indiferencia la suerte 
que corren los individuos que forman parte de esa comunidad. En efecto, Rawls señala 
que “esta libertad de conciencia tal vez no se extienda por igual a todos los miembros 
de la sociedad; por ejemplo una religión puede ser oicial en un estadio, mientras que 
otras pueden estar toleradas pero no tener derecho a ocupar ciertas posiciones. Se trata 
de una situación en la cual se permite la libertad de conciencia pero no una libertad 
igual”72. Lo importante para Rawls consiste en que ninguna religión sea perseguida 
y que pueda ser ejercida en paz y sin temor pero, a partir del propio ejemplo que da el 
autor en relación al Imperio Otomano, a lo que aspiraría Rawls es a una conversión 
liberal en los pueblos decentes, cuestión poco probable73.

Como señala McCarthy:

Rawls trata de reducir esta tensión estrechando el abismo entre ambas partes:a) construyen-
do dentro de su concepción de las sociedades jerárquicas bien ordenadaselementos que cree que 
losliberales considerarán como los requisitos mínimos de la decencia políticay b) dejando caer de 
su concepción del derechode gentes para sociedades liberales (el primer paso de su teoría ideal) 
elementosque cree que algunas sociedades jerárquicas considerarán objetables74.

Pero no sólo eso. El mismo McCarthy agrega que en un enfoque de la justicia 
que considera la libertad individual, la participaciónpolítica y la justicia social 
como teóricamente interdependientes no puede desprendersede una de estas pre-
ocupaciones y retener otras. En este punto, los argumentos de Rawls a favor de 
esta concepción igualitariade la justicia doméstica pueden ser usados contra su 
concepción no igualitaria dela justicia internacional. Como en el caso nacional, 

71 M. Correa Casanova, La	tolerancia	y	los	ines	de	la	justicia	global	en	Thelaw	of	peoplesde	
John	Rawls, “Estudios Públicos” 2009, núm. 116, p. 154.

72 J. Rawls, El	derecho	de	gentes, p. 79n.
73 M. Correa Casanova, La	tolerancia	y	los	ines	de	la	justicia	global…, p. 158–159.
74 McCarthy, Unidad	en	la	diferencia:	Relexiones	sobre	el	derecho	cosmopolita, “Isegoría” 

1997, núm. 16, p. 47.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 45

las desigualdades sociales yeconómicas afectan no sólo las oportunidades de los 
individuos y de los colectivosde inluir las decisiones políticas que establecen 
los términos de la cooperaciónsocial, sino también sus oportunidades de modelar 
sus propias vidas de acuerdocon sus propias concepciones de lo bueno. Requiere 
mantener el «valorde equidad» de las libertades políticas y maximizar los bienes 
primarios (mediospara todo uso) disponibles por los miembros menos aventajados 
de la sociedad.La razón del primer requisito es que sin acceso igual de imparcial 
al proceso político el trasfondo de instituciones justas es prácticamente imposible 
que seaestablecido o mantenido. La razón de este último es que el valoro utilidad 
reales para las personas de sus derechos y oportunidades garantizadosinstitucio-
nalmente depende críticamente de los medios a su disposición para ejercerloso 
beneiciarse de ellos75.

En deinitiva, en este punto muestra un retroceso hacia un concepto premo-
derno de tolerancia, según el cual el liberalismo se impone como el mejor modelo 
de organización sociopolítica. Sin embargo, si Rawls desea construior un razona-
ble derecho de los pueblos, ¿por qué no evita las exigencias liberales? ¿Por qué 
extiende a través del recurso a la tolerancia las exigencias mínimas de un mundo 
liberal? ¿Por qué no parte del hecho de que todos los pueblos formen parte de la 
segunda posición original tras el velo de ignorancia, en pro de un derecho razo-
nable de los pueblos?76 Al parecer, el velo de la ignorancia opera con límites, sin 
pretenderlo pero que restan consistencia a su teoría: quedan incluidos algunos 
principios liberales sin los cuales habría contradicción en el modus vivendi de la 
tolerancia. Pero, para salvar su propuesta, entra en contradicción con su propia 
manera de pensar, como ensayaba McCarthy.

En tercer lugar, así comoSandel que ha identiicado la propuesta de Rawls 
sobre la tolerancia como no crítica, Apel desliza una crítica aún más profunda 
contra ciertas premisas liberales, identiicándola como la propuesta de tolerancia 
liberal como tolerancia negativa. Dice que en la tradición es posible encontrar dos 
tipos de tolerancia: la tolerancia negativa, basada en la indiferencia y la positiva 
(o airmativa) basada en la valoración que las múltiples tradiciones pueden enriqu-
ecer la cultura y personas en general y la participación social de los individuos77. 
En una sociedad multicultural no es suiciente la abstención de intervenir en las 
tradiciones o formas de vida de los demás, ya que esa práctica es insuiciente para 
dar cohesión social y lealtad política78. Como ha señalado Apel con “el solo auto-
interés calculado estratégicamente y las sanciones legales no se puede ofrecer una 

75 Ibidem, p. 48.
76 M. Correa Casanova, La	tolerancia	y	los	ines	de	la	justicia	global…, p. 160–161.
77 K. Apel, Plurality	of	the	Good?	The	Problem	of	Afirmative	Tolerance	in	a	Multicultural	

Society	from	an	Ethical	Point	of	View, “Ratio Juris” 1997, Vol. 10, núm. 2, p. 200.
78 M. Correa Casanova, Karl-Otto	Apel	y	el	punto	de	vista	ético-discursivo	sobre	la	tolerancia	

airmativa, “Revista de Filosofía” 2008, Vol. 64, p. 102.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez46

base moral para la justicia como equality	of	rights”79. Por lo mismo, propone que 
el camino deseado es el de la ética del discurso80 ya que el modelo de tolerancia 
airmativa es más cercano al tipo de ethos republicano de solidaridad que pretende 
proporcionar una base moral para apreciar las distintas tradiciones de valor81.

Si bien Apel identiica que el individualismo en el que descansan las premisas 
liberales sería una pérdida de los valores sociales relativos a la solidaridad (donde 
podríamos identiicar a Rawls y su airmación en torno al autointetrés como supu-
esto para el postulado de la posición original), no por ello abraza las críticas que 
los comunitaristas realizan a esa versión liberal. En efecto, si algunas versiones de 
la crítica comunitarista

[…] pretenden refundar el ethos republicano sobre las valoraciones fuertes de una tradición et-
nocultural, es decir, de una eticidad sustancial en sentido hegeliano, el camino para la automanifesta-
ción libre de las formas de vida sociocultural puede presentarse como un callejón sin salida, pues de 
forma inevitable los comunitaristas se ven confrontados a la pregunta de cómo tolerar entonces las 
diferentes manifestaciones de vida socioculturales garantizando, por ejemplo, la automanifestación 
libre de las opciones morales de vida individuales frente a las reivindicaciones dogmáticas de la le-
altad colectiva”. En este sentido, no todas las valoraciones fuertes del ethos comunitario poseen una 
exigencia válida de cumplimiento universal extensible a todas las formas de vida socio-cultural82.

Con todo, a propósito de Rawls, Apel especíicamente describe el problema 
dela formulación ética prevista por el autor norteamericano: la respuesta a la 
pregunta de cómo hacer realidad la tolerancia airmativahacia una variedad de 
formas socio-culturales y al mismo tiemporestringirlo de acuerdo con criterios 
formales,por ejemplo, el de garantizar la igualdad de derechos para todas las 
formas de vida y la de protecciónlos derechos individuales contra las reclama-
ciones de integración dogmáticas de las comunidades étnico-religiosas, la éti-
ca del discurso en su versión trascendental-pragmáticatiene dos contribuciones 
para ofrecer una solución de este problema: una que recurre a su fundamento 

79 K. Apel, op.	cit., p. 201.
80 Ibidem, p. 202.
81 Ibidem, p. 201. Esta misma idea es compartida por D. García (Alcances	 y	 derivas	del	

universalismo	rawlsiano	en	el	derecho	de	gentes.	Una	problematización	de	la	tolerancia, “Deve-
nires” 2006, Vol. 7, núm. 13, p. 78, 80): “Es así que el liberalismo rawlsiano parece a veces fungir 
como una doctrina comprehensiva restringiendo así, por ejemplo, la tolerancia o entendiéndola 
únicamente en el sentido negativo. Si se pretende un verdadero pluralismo no es posible referirse 
a la tolerancia en sentido negativo, sino a la tolerancia en sentido positivo, la tolerancia del reco-
nocimiento, de la reciprocidad y la cooperación […]. El problema surge cuando la diversidad de 
doctrinas razonables se suplanta por una comunidad política que establece una doctrina compre-
hensiva que no es de dudarse que sea razonable, pero que tiene el peligro de procurar la homoge-
neización y absolutización de su apuesta política al abolir cualquier posibilidad para sostener una 
base plural de justa cooperación social”.

82 M. Correa Casanova, Karl-Otto	Apel…, p. 103.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 47

trascendental-pragmático y otro que se reiere al discurso práctico como postu-
lado sólido de soluciónpara problemas mediante el establecimiento de normas 
materiales83.

Con respecto al primer punto, se ha de destacar desde el principio queun fun-
damento pragmático-trascendental es incompatible con una solución empírico-
pragmática y que tanto se practica en la realidad socio-política de nuestros días84, 
pues Apel, que derechamente critica de Rawls, a quien caliica como un represen-
tante “paradigmático” de esta línea85, pues cree que si bien sería una soluciónde 
los problemas de una sociedad multicultural, sólo se busca un consenso fáctico 
entre comunidades existentes.

En todo caso, hay que admitir que si bien este procedimiento en ocasiones es 
base de compromisos que se pueden alcanzar en la realidad política, no puede se-
raceptado como un principio para la ética del discurso ya que no se deben olvidar 
dos condiciones adicionales: en primer lugar, según la pragmática trascendental, 
siempre queda una diferencia entre el consentimiento de hecho y el consenso ideal 
en lo relativo a posibles efectosy efectos secundarios de las soluciones propuestas. 
Y segundo, la éticadel discurso proponea las personas soluciones concretas sobre 
las normas materiales, pero quedauna diferencia entre los posibles resultados de 
discurso práctico con respecto a las normas de materiales, ya que estas últimas 
normas no pueden sercambiadas por los resultados falibles de práctica como tam-
poco por los acuerdos de las comunidades dentro de una sociedad multicultural86.

En deinitiva, Apel ofrece un fundamento ético intersubjetivamente válido 
para reconocer que existen diversas manifestaciones de vida sociocultural, pero 
también restringiendo razonablemente el respeto debido a cada una de ellas. 
Es por ello que la tolerancia airmativa se convierte “en un deber deóntico válido 
también universalmente en los discursos reales que presupone de forma pragmáti-
co-trascendental la corresponsabilidad solidaria de todos los que son copartícipes 
de la comunidad ideal de comunicación”87.

Los argumentos rawlseanos con las premisas del liberalismoclásico y el con-
cepto de libertad negativa que le es propio (la que se identiica únicamente con 
la ausenciade impedimentos legales), por lo que su liberalismo se vuelve másco-
nvencional, en el sentido de que vuelve a separar tajantemente la sociedadcivil del 
Estado y a concebir los derechos de la persona como barrera o protecciónfrente al 
poder, de modo muy parecido a lo que hace el mismo Hayek88.

83 K. Apel, op.	cit., p. 208.
84 Ibidem.
85 Ibidem, p. 208n.
86 Ibidem, p. 208.
87 M. Correa Casanova, Karl-Otto	Apel…, p. 117.
88 P. de la Nuez, La	tolerancia	liberal	en	la	obra	de	John	Rawls	y	de	Freidrich	Hayek, “Isego-

ría” 2014, núm. 51, p. 666.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez48

En cuarto lugar, Rawls a propósito de la tolerancia, es un irme defensor del 
pluralismo razonable89 y sobre la pluralidad Rawls repite con insistencia que se 
trata de convivir con “doctrinas religiosas ilosóicas y morales”90, es decir, se 
limita a reivindicar la diversidad de opciones ideológicas como relejo de plurali-
dad91. Sin embargo, esta concepción sobre el pluralismo razonable

[…] implica el rechazo del pluralismo en su formulación general radical, la cual reconoce una 
pluralidad efecto de múltiples determinaciones, unas con base étnica o cultural, otras de tipo eco-
nómico, psicológico, etc., entre las que se incluyen la pluralidad ideológica y las propias de la libre 
individualidad. Tal pluralismo radical, que corresponde a una opción pluralista consecuente, no es 
reductible a ninguna identidad, ni por tanto está recortado por ésta. En el mismo habría que incluir 
opciones tan inconmensurables con el marco liberal como el terrorismo, el comunismo, los diversos 
fundamentalismos, asl diversas cosmovisiones de las minorías étnicas, las versiones más irrecon-
ciliables de la diferencia de géneros, etc., diversidad que en ningún caso cabe en el cuadro liberal. 
Con esa pluralidad, no sólo heterogénea sino antagónica, no es posible ni siquiera imaginariamente 
irmar un contrato social e instituir una concepción política de la justicia compartido. Ante esta im-
potencia, Rawls sólo tiene la salida de decretar su exclusión. ¿Con qué argumentos? Creemos que 
aporta pocos argumentos para justiicar la legitimidad de excluir a las concepciones ‘no razonables’ 
[…] por eso dedica sus energías a organizar la pluralidad razonable, a aislar un escenario en el que 
haya suiciente diversidad para satisfacer ese genérico reconocimiento de la pluralidad como efecto 
de la libre individualidad92.

Es evidente entonces que el liberalismo no puede acomodar las demandasde 
los partidarios de las políticas de la identidad, porque si fuera de loslímites de 
la justicia o de ciertos principios básicos no hay concepción valiosadel bien, el 
proyecto político de Rawls no sirve para los que no tienenconcepciones o do-
ctrinas comprehensivas de algún modo liberales93. De hecho, el mismoRawls ha 
dicho que cuando habla de una concepción política de la justicia, si bien en tér-
minos generales, se está reiriendo a una de tipo liberal94, por lo que la esta con-
cepción sólo es aceptable para quienes deienden concepciones ‘razonables’ del 
mundo (las que aceptan los principiosdemocráticos), cuando precisamente hoy, 
el problema central radica en convivir con aquellos que no aceptan la moderna 
concepción individualistade la libertad ni las formas de vida que presuponen la 
tolerancia y laautonomía95. En el fondo, este tipo de tolerancia implica el rechazo 

89 J. Rawls, Liberalismo	político, p. 72.
90 Incluso Mouffe ha señalado que “Este autor parece creer que los desacuerdos sólo afectan 

a cuestiones religiosas y ilosóicas y que con evitar esos temas controvertibles es posible alcanzar 
un consenso sobre la manera de organizar las instituciones básicas de la sociedad” (C. Mouffe, 
El	retorno	de	lo	político, Barcelona 1999, p. 78). Vg. J. Rawls, Liberalismo	político, p. 76.

91 J.M. Bermudo, El	‘pluralismo	razonable’	de	J.	Rawls, “Convivium” 2006, núm. 19, p. 129.
92 Ibidem, p. 133–134.
93 P. de la Nuez, op.	cit., p. 666.
94 J. Rawls, Liberalismo	político, p. 205.
95 P. de la Nuez, op.	cit., p. 666.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 49

a otras concepciones por los representantes de la cultura dominante. Pero, como 
señala Walzer, la tolerancia de la tradición liberal no se centra en grupos, sino 
enindividuos, porque, entre otras razones, porque es más fácil tolerar individuos 
excéntricos (eccentric	individual) que eccentric	and	dissident	groups96. O como 
se pregunta Habermas: “una teoría de los derechos elaborada en términos indivi-
dualistas, ¿puedehacer justicia de aquellas luchas por el reconocimiento en las que 
parece tratarsela articulación y la airmación de identidades colectivas?”97.

Por lo tanto, es posible airmar que dadas las limitaciones al pluralismo pro-
puesto por Rawls, éste queda corto para aportar soluciones a importantes proble-
mas actuales, por ejemplo en materia de género o etnia, ya que no siendo dife-
rencias (que hemos llamado ideológicas y que existen), esas también movilizan 
a la sociedad y exigen coherencia a una determinada manera de pensar y justiicar 
las diicultades, en ese sentido, pierde atractivo el pluralismo razonable dadas las 
insuicientes respuesta a la complejidad del desarrollo actual de la convivencia.

En efecto, lo que pasa es que todo esto parece reducirse a un expediente pa-
raevitar el conlicto; pura solución pragmática reducida a un mero modus	vivendi 
(“vive y deja vivir”); lo cierto es que la tolerancia rawlsianasólo se justiica políti-
camente por la no razonabilidad de la opresión98.

Por todo esto, los partidarios del multiculturalismo denuncian que la toleran-
cia así entendida es mera resignación ante lo que nos disgusta, y que las comuni-
dades culturales que existen dentro de la sociedad liberal no desean ser toleradasen 
este sentido porque el que es tolerado se encuentra en situación de inferioridad. 
El profundo individualismo, ilosóicoy metodológico, que está en la raíz del libe-
ralismo es lo que le impide reconocer otros derechos que no seanlos del individuo 
y aceptar otra solución que no sea la de un Estado neutral quesepara tajantemente 
la esfera privada de la esfera pública. Por eso su toleranciasigue siendo, funda-
mentalmente, la tolerancia defendida por el liberalismo clásicoantes y ahora99.

En quinto lugar, y como veíamos anteriormente, Rawls construye su teoría 
desde un enfoque liberal. El problema en este punto no es el hecho de beber de 
tal o cual fuente del liberalismo. Es más bien metodológico y epistemológico: la 
propuesta de Rawls tiene vocación universal (para todos), pero la construye desde 
una particular visión e interpretación del mundo. Eso, ilosóica y políticamente 
es muy complejo. Como señala Mouffe, Rawls tiene razón en querer defender el 
pluralismo y los derechos individuales, pero se equivoca en creer que ese proyecto 
exige el rechazo de cualquier idea posible de bien común, porque la prioridaddel 

96 M. Walzer, The	politics	of	difference:	 statehood	and	 toleration	 in	a	multicultural	world, 
“Ratio Juris” 1997, Vol. 10, núm. 2, p. 165.

97 J. Habermas, La	lucha	por	el	reconocimiento	en	el	estado	democrático	de	derecho, “Dai-
mon. Revista de ilosofía” 1997, núm. 15, p. 25.

98 P. de la Nuez, op.	cit., p. 665.
99 Ibidem, p. 668.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez50

derecho por la que él aboga sólo puede darse en el contexto de unaasociación 
política especíica deinida por una idea del bien común: el bien común político 
de un régimen democrático liberal,esto es, los principios del régimen democrático 
liberal en tantoasociación política: igualdad y libertad100.

Y siguiendo con el problema metodológico, en todas sus obras Rawls parte 
del supuesto que las personas son personas son racionales, libres e iguales que 
puedenacordar y fundar principios de justicia:

[…] tan convencido está de que sólo hay una solución a este problema y de que las personas 
racionales, que deliberan dentro de las limitaciones de lo razonable y están movidas únicamente 
por su ventaja racional, elegirán los principios de justicia que él postula, que estima suiciente que 
un hombre calcule el interés propio racional para todos. En tal caso, el proceso de deliberación es 
superluo. La política no se ve afectada por la existencia del pluralismo, que Rawls entiende sólo 
como la multiplicidad de las concepciones del bien que la gente ejerce en la esfera privada, perfec-
tamente separada de la esfera pública en la que reina el consenso basado en el interés propio. Ésta es 
la utopía liberal perfecta… además, en cualquier momento los asuntos ‘privados’ pueden ver surgir 
antagonismos en su seno y, en consecuencia, politizarse. Por tanto, la sociedad	bien	ordenada	de 
Rawls se apoya en la eliminación de la idea misma de lo político101.

Bien señala Mouffe que hay otro sentido en que lo político está ausente en-
Rawls: el sentido de ordenamiento simbólico de las relaciones sociales102. Es des-
de este enfoque (ausencia de lectura simbólica) que se pueden apreciar otras dii-
cultades en de los planteamientos de Rawls.

En efecto, lo que él llama el ‘factum del pluralismo’ es mucho más que la 
aceptación delprincipio de tolerancia; es la expresión de una mutación simbó-
lica: larevolución democrática entendida como el inal de un tipo jerárquicode 
sociedad organizada en torno a una sola concepción sustancial delbien común, 
sea la naturaleza o Dios. La ausencia de poderencarnado en un monarca y liga-
do a una instancia trascendental,impide la existencia de un garante inal o fuente 
delegitimación; ya no puede deinirse la sociedad como una sustanciacon iden-
tidad orgánica, y la democracia, por su parte, se caracterizapor la ‘disolución de 
las marcas de certeza’. En una sociedad democráticamoderna ya no puede haber 
unidad sustancial alguna, sinoque se debe reconocer la diversidad. Pero esta es 
una característica del nuevo ordenamientoy no un efecto fruto del factum del plu-
ralismo. Si Rawls hubiera poseído esa comprensiónde lo político y hubiera sido 
capaz de ver la tradición democráticacomo un modo especíico de institución delo 
social, habría advertido que, en una democracia moderna, jamáspuede haber un 
acuerdo inal sobre un conjunto único de principiosde justicia103.

100 C. Mouffe, op.	cit., p. 73.
101 Ibidem, p. 78.
102 Ibidem.
103 Ibidem, p. 79.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 51

Finalmente, resulta paradójico que el principio de tolerancia propuesto por 
Rawls devenga en restrictivo. Claro, en el presupuesto de una sociedad ordena-
da, con una conciencia secularizada, los efectos del consenso le ofrecen buenas 
razones para asumir la igualprioridad que para cada cual tiene su propia visión 
del mundo, sin embargo, para los que viven de acuerdo a su fe o en base a con-
cepciones metafísicas que reclaman valor universal, “la integridadde suethos se 
sustenta en una consideración de otras formas de vida no yacomo distintas, sino 
como erradas”104. O como señala Habermas,

[…] para los creyentes existe una prioridad epistémica de lo bueno sobre lo justo. Bajo esta 
premisa, la validez del ethos depende de la verdad de la imagen del mundo que conforma su conte-
xto. Tan pronto como la propia representación de la vida correcta se orienta por caminos religiosos 
de salvación o concepciones metafísicas de lo bueno, surge una perspectiva divina(o una view	from	
nowhere) desde la que (o desde donde) las otras formas de vida no sólo aparecen como distintas, 
sino como erradas. Si el ethos diferente no es sólo una cuestión de valoración relativizable, sino 
una cuestión referente a la verdad o no verdad, la pretensión de dispensar el mismo respeto a cada 
ciudadano con independencia de su autocomprensión ética y su forma de vida se convierte en una 
exigencia105.

La comprensión de la toleranciaen las sociedades liberales exige a creyentes 
y no creyentes tomar en consideración la persistencia de un disenso. Sin embargo, 
continúa Habermas,

[…] para la conciencia secularizada esto implica una exhortación a analizar autocríticamente 
la relación entre creer y saber, puesla expectativa de una no concordancia perdurable entre saberes 
racionales sobre el mundo y tradiciones religiosas obtiene el predicado “racional” tan sólo si desde 
la perspectiva del saber secular se otorga a las convicciones religiosas un status epistémico que no 
es puramente irracional. Pero, ¿cómo podemos conciliar en general la progresiva naturalización del 
espíritu humano con esta declaración del espíritu político? En cualquier caso, el Estado secularizado 
tan sólo puede proporcionar tolerancia de una manera imparcial si garantiza que en la esfera pública 
el pluralismo cosmovisivo puede desarrollarse sin trabas sobre la base del respecto recíproco. Para 
ello hay un buen motivo: las concepciones políticas sobre un asunto controvertido que se formulan 
en un lenguaje religioso y desde determinadas perspectivas cosmovisivas pueden también abrir los 
ojos de otros ciudadanos a aspectos hasta entonces descuidados, de tal modo que mantienen inluen-
cia sobre la formación mayoritaria, incluso cuando el asunto mismo no se decide bajo una descrip-
ción impregna-da en términos cosmovisivos106.

En deinitiva, lo más frecuente en las sociedades contemporáneas es que do-
ctrinasen origen comprehensivas sean adoptadas por los ciudadanos comoparcial-

104 S. Escámez Navas, El	estado	de	la	virtud.	Sobre	la	noción	de	tolerancia	en	el	liberalismo	
político	de	John	Rawls, “Isegoría” 2004, núm. 31, p. 68.

105 J. Habermas, De	la	tolerancia	religiosa	a	los	derechos	culturales, “Claves de razón prácti-
ca” 2003, núm. 129, p. 9.

106 Ibidem, p. 9.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez52

mente comprehensivas Por ello lacompatibilidad de una doctrina comprehensiva 
con un régimen político liberalno depende de las versiones originales u oiciales 
de tal doctrina. Es más,la naturaleza adaptativa que presenta este cruce de con-
cepciones existenciales sirve a menudo para depurar en la práctica los aspectos 
menosreconciliables con la tradición liberal107.

Por lo tanto, más que insistir en la idea rawlseana del pluralismo razonable, 
debemos reconocer que el desacuerdo “razonable” es más inclusivo y abierto pa-
raser compartido por diferentes doctrinas y por ello más idóneo con el pluralismo 
propio de la sociedad democrática contemporáneacuando se prescinde de asociar-
lo a un catálogo de las cargas del juicio.

CONCLUSIÓN

John Rawls, como hemos señalado, es un pensador que realiza una propuesta 
signiicativa. Con todo, sus relexiones no pueden quedar ajenas a un análisis críti-
co, especialmente por las diicultades de implementación. La primera, y frente a la 
cual el mismo autor es consciente, es que examina los principios de justicia que 
regulan una sociedad bien ordenada. Claro, pone ese límite en la puerta de entrada 
de Teoría de la Justicia. Pero al reconocer esa limitación, supone que el trabajo 
de obtener mayores niveles de justicia, igualdad y libertad se limitan a un grupo 
de naciones que se caracterizan por su estabilidad institucional, altos niveles de 
probidad y transparencia y con un Estado de derecho en forma. Sin embargo, bien 
sabemos que la realidad del mundo no es así; es más, sólo unas pocas naciones 
pueden mostrar antecedentes altos de desarrollo humano. Por lo mismo, a pesar 
de no tener pretensiones universales, al poner ese piso metodológico, difícilmente 
permite trasladar esos principios a contextos que no lo cumplen, a pesar de su 
razonabilidad plausibilidad.

En segundo lugar, el overlapping	consensus (consenso entrecruzado) tiene 
muchos interlocutores (doctrinas ilosóicas y religiosas), los que si presentan sus 
postulados de manera fundamentalista o radical, con pretensiones de universalizar 
sus discursos, entran en colisión con la propuesta rawlsiana. Los fanáticos, sean 
de la naturaleza que sean, si respetan el marco de convivencia, no lo hacen tanto 
por convicción en la tolerancia o respeto al pluralismo político, sino porque es el 
espacio de desarrollo que tienen para realizar sus actividades (sea por evangeliza-
ción o persuasión). Con todo, no queda claro cuál es el resultado de la tolerancia 
al intolerante, porque en la tolerancia absoluta, en la que cabe el fanatismo, qué 
pasa cuando los fundamentalistas pierden adeptos. ¿Se conforma lisa y llanamen-
te? ¿O genera el conlicto, violento incluso, para recuperar el respaldo perdido? 
Pero no sólo eso. En ese esfuerzo por eliminar la posibilidad de fanatismo, Rawls 

107 S. Escámez Navas, op.	cit., p. 69.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



El principio de tolerancia en John Rawls: principales características y apuntes críticos 53

no da buenas razones que justiiquen esta exclusión, por lo que no resulta del todo 
convincente el mero argumento autoritativo y la “razonabilidad” que supone pre-
scindir de doctrinas doctrinas peligrosas. Queda lotando la pregunta que se hace 
de inmediato: ¿Por qué?

Finalmente, y unido a lo anterior, Rawls señala que su teoría se funda en la 
imparcialidad y toma en consideración diferentes creencias políticas, religiosas 
y ilosóicas (de hecho, el modelo a partir del cual elabora su relexión sobre la 
tolerancia es la libertad de conciencia y la importancia que en ella tuvo la Refor-
ma protestante). Pue bien, no hay tal imparcialidad. Como vimos en el texto, en 
Rawls existe una consideración sustantiva acerca de la tolerancia y una matriz 
antropológica a partir de la cual se construye, la propia del liberalismo y su matriz 
individualista. Pero no sólo eso. Las creencias sobre las cuales se hace un parén-
tesis (el velo de la ignorancia) son de carácter ideológico, quedando excluidas 
otras tantas que exceden esa dimensión, principalmente los problemas de género 
o étnicos. Si bien entre Teoría	y Liberalismo existen modiicaciones para algunas 
partes de sus postulados, puede que su muerte le haya impedido desarrollar esos 
puntos que en el día de hoy son tan relevantes.

En deinitiva, la tolerancia en Rawls es un principio fundamental, y su obra es 
un aporte decisivo en la relexión contemporánea, sin embargo, es necesario ha-
cerse cargo de las deiciencias que en ella se observan, porque en deinitiva resulta 
una propuesta incompleta y, en ocasiones, excluyente.

REFERENCIAS

Apel K., Plurality	of	the	Good?	The	Problem	of	Afirmative	Tolerance	in	a	Multicultural	Society	
from	an	Ethical	Point	of	View, “Ratio Juris” 1997, Vol. 10, núm. 2.

Bermudo J.M., El	‘pluralismo	razonable’	de	J.	Rawls, “Convivium” 2006, núm. 19.
Carvajal Correa C., El	Overlapping	Consensus	 de	 John	Rawls, “Revista de Ciencias Humanas” 

1997, Vol. 4, núm. 13.
Correa Casanova M., Dos	versiones	rivales	sobre	la	tolerancia, “Veritas” 2006, Vol. 1, núm. 14.
Correa Casanova M., Karl-Otto	Apel	y	el	punto	de	vista	ético-discursivo	sobre	la	tolerancia	airma-

tiva, “Revista de Filosofía” 2008, Vol. 64.
Correa Casanova M., La	tolerancia	y	los	ines	de	la	justicia	global	en	Thelaw	of	peoplesde	John	

Rawls, “Estudios Públicos” 2009, núm. 116.
de la Nuez P., La	tolerancia	liberal	en	la	obra	de	John	Rawls	y	de	Freidrich	Hayek, “Isegoría” 2014, 

núm. 51.
Escámez Navas S., El	estado	de	la	virtud.	Sobre	la	noción	de	tolerancia	en	el	liberalismo	político	

de	John	Rawls, “Isegoría” 2004, núm. 31.
García D., Alcances	y	derivas	del	universalismo	rawlsiano	en	el	derecho	de	gentes.	Una	problema-

tización	de	la	tolerancia, “Devenires” 2006, Vol. 7, núm. 13.
Habermas J., De	la	tolerancia	religiosa	a	los	derechos	culturales, “Claves de razón práctica” 2003, 

núm. 129.
Habermas J., La	lucha	por	el	reconocimiento	en	el	estado	democrático	de	derecho, “Daimon. Re-

vista de ilosofía” 1997, núm. 15.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS



Christian Viera Álvarez54

McCarthy T., Unidad	en	la	diferencia:	Relexiones	sobre	el	derecho	cosmopolita, “Isegoría” 1997, 
núm. 16.

Mill J.S., El	utilitarismo, Madrid 2002.
Mouffe C., El	retorno	de	lo	político, Barcelona 1999.
Rawls J., El	derecho	de	gentes, Barcelona 2001.
Rawls J., La	justicia	como	equidad:	una	reformulación, Buenos Aires 2004.
Rawls J., Liberalismo	político, México D.F. 1995.
Rawls J., Teoría	de	la	Justicia, 2ª edición, México D.F. 2006.
Rousseau J.J., El	contrato	social, Madrid 2005.
Sandel M., Judgemental	 toleration, [en:] Natural	Law,	Liberalism,	and	Morality:	Contemporary	

Essays, ed. R. George, Oxford 2001.
Sandel M., Moral	Argument	and	Liberal	Toleration:	Abortion	and	Homosexuality, “California Law 

Review” 1997, Vol. 77, issue 3.
Viera Álvarez C., Notas	sobre	el	pensamiento	de	John	Rawls, “Contextos” 2011, núm. 26.
Walzer M., The	politics	 of	 difference:	 statehood	and	 toleration	 in	 a	multicultural	world, “Ratio 

Juris” 1997, Vol. 10, núm. 2.

SUMMARY

John Rawls is one of the most important contemporary political philosophers. His monumental 
work aims to provide a reasoned and reasonable response to the issue of justice, assuming a critical 
perspective and taking away from metaphysical to introduce their relections in the public sphere. 
However, his proposal has been criticized mainly by an apparent contradiction between the aim pur-
sued by Rawls and the effects produced by implementing partners’ postulates tolerance. Therefore, 
Rawls’s proposal is insuficient to develop tolerance in the context of a complex and fragmented 
society.

Keywords: tolerance; contemporary society; pluralism

RESUMEN

John Rawls es uno de los más importantes ilósofos políticos contemporáneos. Su monumental 
obra pretende dar una respuesta razonada y razonable frente al tema de la justicia, asumiendo una 
perspectiva crítica y tomando distancia de consideraciones metafísicas para introducir sus relexio-
nes en la esfera de lo público (la política). Sin embargo, su propuesta, ha sido objeto de crítica prin-
cipalmente por una aparente contradicción entre el in perseguido por Rawls y los efectos que se pro-
ducen al implementar los postulados asociados a la tolerancia. Por lo mismo, la propuesta de Rawls 
resulta insuiciente para desarrollar la tolerancia en el marco de una sociedad compleja y atomizada.

Palabras claves: tolerancia; sociedad contemporánea; pluralismo

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 08/02/2026 07:29:07

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

